

জাপানয়ান্ত্রী ব্যক্তিপুমার্থ্যসূচ্

# विषयाठी व्रवीखनाथ





রবী**ন্দ্রনাথ** জাপান। ১৯১৬ খৃষ্টান্দ

3375

রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর



বিশ্বভারতী প্রস্থালয় ২ বঙ্কিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় দুটীট। কলিকাতা



সবুজ পত্তে প্রকাশ : বৈশাখ ১৩২৩ - বৈশাখ ১৩২৪

গ্রন্থকাশ: শ্রাবণ ১৩২৬ পুনরমুদ্রণ: চৈত্র ১৩৩৪

'জাপানে পারস্তে'র অঙ্গীভূত : শ্রাবণ ১৩৪৩, আশ্বিন ১৬৪৯

স্বতন্ত্র পুনর্মুদ্রণ: পৌষ ১৩৫৬, আঘাত ১৩৬৫ রবীন্দ্র-শত-বার্ষিক সংস্করণ: জ্যৈষ্ঠ ১৩৬৯: ১৮৮৪ শক

© বিশ্বভারতী ১৯৬২ RAB

Date 5501

891:44 RAB

প্রকাশক শ্রীকানাই সামন্ত বিশ্বভারতী। ৫ দারকানাথ ঠাকুর লেন। কলিকাতা ৭

মূদ্রক শ্রীগোপালচন্দ্র রায়
নাভানা প্রিন্টিং ওআর্ক্স্ প্রাইভেট লিমিটেড
৪৭ গণেশচন্দ্র অ্যাভিনিউ। কলিকাতা ১৩

রবীন্দ্রশতবার্ষিক উৎসব-উদ্যাপন-উদ্দেশে 'বিশ্বযাত্রী রবীন্দ্রনাথ' গ্রন্থমালায় জাপান-যাত্রী গ্রন্থের, পরিশিষ্ট ও গ্রন্থপরিচয় -যুক্ত, নৃতন সংস্করণ প্রচারিত হইল। পরিশিষ্ট এবং গ্রন্থপরিচয় সংকলন করিয়াছেন শ্রীপুলিনবিহারী সেন।

মধ্যে 'জাপানে-পারস্তে' গ্রন্থের অঙ্গীভূতভাবে 'জাপান-যাত্রী' প্রকাশিত হইয়াছিল। যেরপ জাপান-যাত্রী স্বতম্ব প্রকাশ লাভ করিল, রবীক্রনাথের পারস্থা-ভ্রমণকথাও পরে অন্তর্মপভাবে প্রকাশিত হইবে।

উৎসর্গ শ্রীযুক্ত রামানন্দ চট্টোপাধ্যায় শ্রদ্ধাম্পদেযু বোস্বাই থেকে যতবার যাত্রা করেছি জাহাজ চলতে দেরি করে নি। কলকাতার জাহাজে যাত্রার আগের রাত্রে গিয়ে বসে থাকতে হয়। এটা ভালো লাগে না। কেননা, যাত্রা করবার মানেই মনের মধ্যে চলার বেগ সঞ্চয় করা। মন যথন চলবার মুখে তখন তাকে দাঁড় করিয়ে রাখা, তার এক শক্তির সঙ্গে তার আর-এক শক্তির লড়াই বাধানো। মানুষ যখন ঘরের মধ্যে জমিয়ে বসে আছে তখন বিদায়ের আয়োজনটা এইজত্থেই কপ্টকর; কেননা, থাকার সঙ্গে যাওয়ার সিদ্ধিস্থলটা মনের পক্ষে মুশকিলের জায়গা— সেখানে তাকে তুই উলটো দিক সামলাতে হয়, সে এক রকমের কঠিন ব্যায়াম।

বাড়ির লোকেরা সকলেই জাহাজে চড়িয়ে দিয়ে বাড়ি ফিরে গেল, বন্ধুরা ফুলের মালা গলায় পরিয়ে দিয়ে বিদায় দিলে, কিন্তু জাহাজ চলল না। অর্থাৎ, যারা থাকবার তারাই গেল, আর যেটা চলবার সেটাই স্থির হয়ে রইল; বাড়ি গেল সরে, আর তরী রইল দাঁড়িয়ে।

বিদায়মাত্রেরই একটা ব্যথা আছে; সে ব্যথাটার প্রধান কারণ এই, জীবনে যা-কিছুকে সব-চেয়ে নির্দিষ্ট করে পাওয়া গেছে তাকে অনির্দিষ্টের আড়ালে সমর্পণ করে যাওয়া। তার বদলে হাতে হাতে আর-একটা কিছুকে পাওয়া না গেলে এই শৃত্যতাটাই মনের মধ্যে বোঝা হয়ে দাঁড়ায়। সেই পাওনাটা হচ্ছে অনির্দিষ্টকে ক্রমে ক্রমে নির্দিষ্টের ভাণ্ডারের মধ্যে পেয়ে চলতে থাকা। অপরিচয়কে ক্রমে ক্রমে পরিচয়ের কোঠার মধ্যে ভুক্ত করে নিতে থাকা। সেইজন্যে যাত্রার

মধ্যে যে তৃঃখ আছে চলাটাই হচ্ছে তার ওষুধ। কিন্তু, যাত্রা করলুম অথচ চললুম না, এটা সহ্য করা শক্ত।

অচল জাহাজের ক্যাবিন হচ্ছে বন্ধনদশার দ্বিগুণ-চোলাই-করা কড়া আরক। জাহাজ চলে বলেই তার কামরার সংকীর্ণতাকে আমরা ক্ষমা করি। কিন্তু, জাহাজ যখন স্থির থাকে তখন ক্যাবিনে স্থির থাকা, মৃত্যুর ঢাকনাটার নীচে আবার গোরের ঢাকনার মতো।

ডেকের উপরেই শোবার ব্যবস্থা করা গেল। ইতিপূর্বে অনেকবার জাহাজে চড়েছি, অনেক কাপ্তেনের সঙ্গে ব্যবহার করেছি। আমাদের এই জাপানি কাপ্তেনের একটু বিশেষত্ব আছে। মেলামেশায় ভালোমানুষিতে হঠাৎ মনে হয় ঘোরো লোকের মতো। মনে হয়, এঁকে অনুরোধ করে যা-খুশি তাই করা যেতে পারে: কিন্তু কাজের বেলায় দেখা যায় নিয়মের লেশমাত্র নডচড হবার জো নেই। আমাদের সহযাত্রী ইংরেজ বন্ধু ডেকের উপরে তাঁর কেবিনের গদি আনবার চেষ্টা করেছিলেন, কিন্তু কর্তৃপক্ষের ঘাড় নড়ল, সে ঘটে উঠল না। সকালে ব্রেক্ফাস্টের সময় তিনি যে টেবিলে বসেছিলেন সেখানে পাখা ছিল না; আমাদের টেবিলে জায়গা ছিল, সেই प्राप्त जिनि जामार्पत रिवित्न वमवात देखा जानात्न। অনুরোধটা সামান্ত, কিন্তু কাপ্তেন বললেন, এ বেলাকার মতো वत्नावळ रुख रशष्ट्र, जिनारतत मभय रम्था यारत। आभारमत টেবিলে চৌকি খালি রইল, কিন্তু তবু নিয়মের ব্যত্যয় হল না। বেশ বোঝা যাচ্ছে, অতি অল্পমাত্রও ঢিলেঢালা কিছু হতে পারবে না।

রাত্রে বাইরে শোওয়া গেল, কিন্তু এ কেমনতরো বাইরে?

জাহাজের মাস্তলে মাস্তলে আকাশটা যেন ভীগ্নের মতো শরশযায় শুয়ে মৃত্যুর অপেক্ষা করছে। কোথাও শৃত্যরাজ্যের ফাঁকা নেই। অথচ বস্তুরাজ্যের স্পষ্টতাও নেই। জাহাজের আলোগুলো মস্ত একটা আয়তনের স্চনা করছে, কিন্তু কোনো আকারকে দেখতে দিচ্ছে না।

কোনো-একটি কবিতায় প্রকাশ করেছিলুম যে, আমি
নিশীথরাত্রির সভাকবি। আমার বরাবর এক্থাই মনে হয় যে,
দিনের বেলাটা মর্তলোকের, আর রাত্রিবেলাটা স্থরলোকের।
মানুষ ভয় পায়, মানুষ কাজকর্ম করে, মানুষ তার পায়ের
কাছের পথটা স্পষ্ট করে দেখতে চায়, এইজন্মে এত বড়ো
একটা আলো জালতে হয়েছে। দেবতার ভয় নেই, দেবতার
কাজ নিঃশব্দে গোপনে, দেবতার চলার সঙ্গে স্তর্কতার কোনো
বিরোধ নেই, এইজন্মেই অসীম অন্ধকার দেবসভার আস্তরণ।
দেবতা রাত্রেই আমাদের বাতায়নে এসে দেখা দেন।

কিন্তু মানুষের কারখানা যখন আলো জালিয়ে সেই রাত্রিকেও অধিকার করতে চায় তখন কেবল যে মানুষই ক্লিপ্ট হয় তা নয়, দেবতাকেও ক্লিপ্ট করে তোলে। আমরা যখন থেকে বাতি জেলে রাত জেগে এগ্জামিন পাস করতে প্রবৃত্ত হয়েছি তখন থেকে সূর্যের আলোয় স্থুস্পপ্ট নির্দিষ্ট নিজের সীমানা লঙ্খন করতে লেগেছি, তখন থেকেই সুরমানবের যুদ্ধ বেধেছে। মানুষের কারখানা-ঘরের চিমনিগুলো ফুঁ দিয়ে দিয়ে নিজের অন্তরের কালীকে হ্যালোকে বিস্তার করছে, সে অপরাধ তেমন গুরুতর নয়— কেননা, দিনটা মানুষের নিজের, তার মুখে সে কালী মাখালেও দেবতা তা নিয়ে নালিশ করবেন না। কিন্তু, রাত্রির অখণ্ড অন্ধকারকে মানুষ যখন নিজের

আলো দিয়ে ফুটো করে দেয় তখন দেবতার অধিকারে সে হস্তক্ষেপ করে। সে যেন নিজের দখল অতিক্রম ক'রে আলোকের খুঁটি গেড়ে দেবলোকে আপন সীমানা চিহ্নিত করতে চায়!

সেদিন রাত্রে গঙ্গার উপরে সেই দেববিজোহের বিপুল আয়োজন দেখতে পেলুম। তাই মান্থ্যের ক্লান্তির উপর স্থরলোকের শান্তির আশীর্বাদ দেখা গেল না। মান্থ্য বলতে চাচ্ছে, 'আমিও দেবতার মতো, আমার ক্লান্তি নেই।' কিন্তু সেটা মিথ্যা কথা, এইজন্মে সে চারি দিকের শান্তি নষ্ট করছে। এইজন্মে অন্ধকারকেও সে অশুচি করে তুলেছে।

দিন আলোকের দারা আবিল, অন্ধকারই পরম নির্মল।
অন্ধকার রাত্রি সমুদ্রের মতো; তা অঞ্জনের মতো কালো, কিন্তু
তবু নিরঞ্জন। আর দিন নদীর মতো; তা কালো নয়, কিন্তু
পিন্ধিল। রাত্রির সেই অতলম্পর্শ অন্ধকারকেও সেদিন সেই
খিদিরপুরের জেটির উপর মলিন দেখলুম। মনে হল, দেবতা
স্বয়ং মুখ মলিন করে রয়েছেন।

এমনি খারাপ লেগেছিল এডেনের বন্দরে। সেখানে মানুষের হাতে বন্দী হয়ে সমুদ্রও কলুষিত। জলের উপরে তেল ভাসছে, মানুষের আবর্জনাকে স্বয়ং সমুদ্রও বিলুপ্ত করতে পারছে না। সেই রাত্রে জাহাজের ডেকের উপর শুয়ে অসীম রাত্রিকেও যখন কলঙ্কিত দেখলুম তখন মনে হল, একদিন ইন্দ্রলোক দানবের আক্রমণে পীড়িত হয়ে ব্রহ্মার কাছে নালিশ জানিয়েছিলেন— আজ মানবের অত্যাচার থেকে দেবতাদের কোনু রুদ্র রক্ষা করবেন ?

জাহাজ ছেড়ে দিলে। মধুর বহিছে বায়ু, ভেসে চলি রঙ্গে।

কিন্তু এর রঙ্গটা কেবলমাত্র ভেসে চলার মধ্যেই নয়।
ভেসে চলার একটি বিশেষ দৃষ্টি ও সেই বিশেষ দৃষ্টির বিশেষ
রস আছে। যখন হেঁটে চলি তখন কোনো অখণ্ড ছবি চোখে
পড়ে না। ভেসে চলার মধ্যে ছই বিরোধের পূর্ণ সামপ্রস্থ হয়েছে— বসেও আছি, চলছিও। সেইজন্মে চলার কাজ হচ্ছে,
অথচ চলার কাজে মনকে লাগাতে হচ্ছে না। তাই মন যা
সামনে দেখছে তাকে পূর্ণ করে দেখছে। জল-স্থল-আকাশের
সমস্তকে এক করে মিলিয়ে দেখতে পাচ্ছে।

ভেসে চলার মধ্যে দিয়ে দেখার আর-একটা গুণ হচ্ছে এই যে, তা মনোযোগকে জাগ্রত করে, কিন্তু মনোযোগকে বদ্ধ করে না। না দেখতে পেলেও চলত, কোনো অস্থবিধে হত না, পথ ভূলতুম না, গর্তয় পড়তুম না। এইজত্যে ভেসে চলার দেখাটা হচ্ছে নিতান্তই দায়িত্ববিহীন দেখা; দেখাটাই তার চরম লক্ষ্য, এইজত্যেই এই দেখাটা এমন বৃহৎ, এমন আনন্দময়।

এতদিনে এইটুকু বোঝা গেছে যে, মানুষ নিজের দাসত্ব করতে বাধ্য, কিন্তু নিজের সম্বন্ধেও দায়ে-পড়া কাজে তার প্রীতি নেই। যখন চলাটাই লক্ষ্য করে পায়চারি করি তখন সেটা বেশ; কিন্তু যখন কোথাও পোঁছবার দিকে লক্ষ করে চলতে হয় তখন সেই চলার বাধ্যতা থেকে মুক্তি পাওয়ার শক্তিতেই মানুষের সম্পদ প্রকাশ পায়। ধন জিনিসটার মানেই এই, তাতে মানুষের প্রয়োজন কমায় না, কিন্তু নিজের প্রয়োজন সম্বন্ধে তার নিজের বাধ্যতা কমিয়ে দেয়। খাওয়া-পরা দেওয়া-নেওয়ার দরকার তাকে মেটাতেই হয়, কিন্তু তার

বাইরে যেখানে তার উদ্বৃত্ত সেইখানেই মানুষ মুক্ত, সেইখানেই সে বিশুদ্ধ নিজের পরিচয় পায়। সেইজত্যেই ঘটি বাটি প্রভৃতি দরকারি জিনিসকেও মানুষ স্থন্দর করে গড়ে তুলতে চায়; কারণ, ঘটিবাটির উপযোগিতা মানুষের প্রয়োজনের পরিচয় মাত্র, কিন্তু তার সৌন্দর্যে মানুষের নিজেরই ক্রচির, নিজেরই আনন্দের পরিচয়। ঘটিবাটির উপযোগিতা বলছে, মানুষের দায় আছে; ঘটিবাটির সৌন্দর্য বলছে, মানুষের আছা। আছে।

আমার না হলেও চলত, কেবল আমি ইচ্ছা করে করছি, এই-যে মুক্ত কর্তৃত্বের ও মুক্ত ভোক্তৃত্বের অভিমান, যে অভিমান বিশ্বস্রস্থার এবং বিশ্বরাজ্যেশ্বরের, সেই অভিমানই মানুষের সাহিত্যে এবং আর্টে। এই রাজ্যটি মুক্ত মানুষের রাজ্য, এখানে জীবনযাত্রার দায়িত্ব নেই।

আজ সকালে যে প্রকৃতি সবুজ-পাড়-দেওয়া গেরুয়া নদীর শাড়ি প'রে আমার সামনে দাঁড়িয়েছে আমি তাকে দেখছি। এখানে আমি বিশুদ্ধ দ্রষ্ঠা। এই দ্রষ্ঠা আমিটি যদি নিজেকে ভাষায় বা রেখায় প্রকাশ করত তা হলে সেইটেই হত সাহিত্য, সেইটেই হত আর্ট্। খামকা বিরক্ত হয়ে এমন কথা কেউ বলতে পারে, 'তুমি দেখছ তাতে আমার গরজ কী ? তাতে আমার পেটও ভরবে না, আমার ম্যালেরিয়াও ঘূচবে না, তাতে আমার ফসল-খেতে বেশি করে ফসল ধরবার উপায় হবে না।' ঠিক কথা। আমি যে দেখছি এতে তোমার কোনো গরজ নেই। অথচ আমি যে শুদ্ধমাত্র দ্রষ্ঠা, এ সম্বন্ধে বস্তুতই যদি তুমি উদাসীন হও তা হলে জগতে আর্ট্ এবং সাহিত্য -স্প্তির কোনো মানে থাকে না।

আমাকে তোমরা জিজ্ঞাসা করতে পার, 'আজ এতক্ষণ

ধরে তুমি যে লেখাটা লিখছ ওটাকে কী বলবে। সাহিত্য না তত্ত্বালোচনা ?'

নাই বললুম তত্বালোচনা। তত্বালোচনায় যে ব্যক্তি আলোচনা করে দেপ্রধান নয়, তত্ত্বটাই প্রধান। সাহিত্যে সেই ব্যক্তিটাই প্রধান, তত্ত্বটা উপলক্ষ। এই-যে শাদা মেঘের ছিটে-দেওয়া নীল আকাশের নীচে শ্রামল-ঐশ্বর্যময়ী ধরণীর আঙিনার সামনে দিয়ে সন্ন্যাসী জলের স্রোত উদাসী হয়ে চলেছে, তার মাঝখানে প্রধানত প্রকাশ পাচ্ছে দ্রন্থা আমি। যদি ভূতত্ত্ব বা ভূবত্তান্ত প্রকাশ করতে হত তা হলে এই আমিকে সরে দাঁড়াতে হত। কিন্তু এক আমির পক্ষে আর-এক আমির অহেতুক প্রয়োজন আছে, এইজন্ম সময় পেলেই আমরা ভূতত্ত্বকে সরিয়ে রেখে সেই আমির সন্ধান করি।

তেমনি করেই কেবলমাত্র দৃশ্যের মধ্যে নয়, ভাবের মধ্যেও যে ভেসে চলেছে সেও সেই দ্রপ্তা আমি। সেখানে যা বলছে সেটা উপলক্ষ, যে বলছে সেই লক্ষ্য। বাহিরের বিশ্বের রূপধারার দিকেও আমি যেমন তাকাতে তাকাতে চলেছি, আমার অন্তরের চিন্তাধারা-ভাবধারার দিকেও আমি তেমনি চিন্ত্রদৃষ্টি দিয়ে তাকাতে তাকাতে চলেছি। এই ধারা কোনো বিশেষ কর্মের বিশেষ প্রয়োজনের সূত্রে বিশ্বত নয়। এই ধারা প্রধানত লজিকের দ্বারাও গাঁথা নয়। এর প্রন্থনসূত্র মুখ্যত আমি। সেইজন্মে আমি কেয়ারমাত্র করি নে, সাহিত্য সম্বন্ধে বক্ষ্যমাণ রচনাটিকে লোকে পাকা কথা ব'লে গ্রহণ করবে কি না। বিশ্বলোকে এবং চিন্তলোকে 'আমি দেখছি' এই অনাবশ্যক আননন্দের কথাটা বলাই হচ্ছে আমার কাজ।

এই কথাটা যদি ঠিক করে বলতে পারি তা হলে অন্য সকল আমির দলও বিনা প্রয়োজনে খুশি হয়ে উঠবে।

উপনিষদে লিখছে, এক ডালে তুই পাখি আছে, তার মধ্যে এক পাথি খায় আর-এক পাথি দেখে। যে পাথি দেখছে তারই আনন্দ বড়ো আনন্দ; কেননা, তার সে বিশুদ্ধ আনন্দ, মুক্ত আনন্দ। মানুষের নিজের মধ্যেই এই তুই পাখি আছে। এক পাথির প্রয়োজন আছে আর-এক পাথির প্রয়োজন নেই। এক পাখি ভোগ করে আর-এক পাখি দেখে। যে পাখি ভোগ করে সে নির্মাণ করে, যে পাখি দেখে সে সৃষ্টি করে। নির্মাণ করা মানে মাপে তৈরি করা, অর্থাৎ যেটা তৈরি হচ্ছে সেইটেই চরম নয়, সেইটেকে অগ্য-কিছুর মাপে তৈরি করা— নিজের প্রয়োজনের মাপে বা অন্সের প্রয়োজনের মাপে। আর, স্ষ্টি করা অন্য কোনো-কিছুর মাপের অপেক্ষা করে না : সে হচ্ছে নিজেকে সর্জন করা, নিজেকেই প্রকাশ করা। এই-জত্যেই ভোগী পাখি যে-সমস্ত উপকরণ নিয়ে কাজ করছে তা প্রধানত বাইরের উপকরণ, আর দ্রন্থা পাখির উপকরণ হচ্ছে আমি-পদার্থ। এই আমির প্রকাশই সাহিত্য, আটু। তার মধ্যে কোনো দায়ই নেই, কর্তব্যের দায়ও না।

পৃথিবীতে সব-চেয়ে বড়ো রহস্থ— দেখবার বস্তুটি নয়, যে দেখে সেই মান্ত্র্যটি। এই রহস্থ আপনি আপনার ইয়ত্তা পাচ্ছে না, হাজার হাজার অভিজ্ঞতার ভিতর দিয়ে আপনাকে দেখতে চেষ্টা করছে। যা-কিছু ঘটছে এবং যা-কিছু ঘটতে পারে, সমস্তর ভিতর দিয়ে নিজেকে বাজিয়ে দেখছে।

এই-যে আমার এক আমি, এ বহুর মধ্যে দিয়ে চ'লে চ'লে নিজেকে নিত্য উপলব্ধি করতে থাকে। বহুর সঙ্গে মানুষের

সেই একের মিলনজাত রসের উপলব্ধিই হচ্ছে সাহিত্যের সামগ্রী। অর্থাৎ, দৃষ্ট বস্তু নয়, দ্রষ্টা আমিই তার লক্ষ্য।

তোসামারু জাহাজ ২০ বৈশাখ ১৩২৩

0

বৃহস্পতিবার বিকেলে সমুদ্রের মোহানায় পাইলট নেবে গেল। এর কিছু আগে থাকতেই সমুদ্রের রূপ দেখা দিয়েছে। তার কুলের বেড়ি খসে গেছে। কিন্তু, এখনো তার মাটির রঙ ঘোচে নি। পৃথিবীর চেয়ে আকাশের সঙ্গেই যে তার আত্মীয়তা বেশি, সে কথা এখনো প্রকাশ হয় নি; কেবল দেখা গেল জলে আকাশে এক দিগন্তের মালা বদল করেছে। যে ডেউ দিয়েছে, নদীর ঢেউয়ের ছন্দের মতো তার ছোটো ছোটো পদ্বিভাগ নয়; এ যেন মন্দাক্রান্তা, কিন্তু এখনো সমুদ্রের শার্দ লবক্রীভ়িত শুক্ত হয় নি।

আমাদের জাহাজের নীচের তলার ডেকে অনেকগুলি ডেক্প্যাসেঞ্জার; তাদের অধিকাংশ মাজাজি, এবং তারা প্রায় সকলেই রেঙ্গুনে যাচ্ছে। তাদের 'পরে এই জাহাজের লোকের ব্যবহারে কিছুমাত্র কঠোরতা নেই, তারা বেশ স্বচ্ছন্দে আছে। জাহাজের ভাণ্ডার থেকে তারা প্রত্যেকে একখানি করে ছবি-আঁকা কাগজের পাখা পেয়ে ভারি খুশি হয়েছে।

এরা অনেকেই হিন্দু, স্থতরাং এদের পথের কট্ট ঘোচানো কারো সাধ্য নয়। কোনোমতে আখ চিবিয়ে, চিঁড়ে খেয়ে এদের দিন যাচ্ছে। একটা জিনিস ভারি চোখে লাগে, সে

হচ্ছে এই যে, এরা মোটের উপর পরিষ্কার— কিন্তু সেটা কেবল বিধানের গণ্ডির মধ্যে, বিধানের বাইরে এদের নোংরা হবার কোনো বাধা নেই। আখ চিবিয়ে তার ছিবড়ে অতি সহজেই সমুদ্রে ফেলে দেওয়া যায়, কিন্তু সেটুকু কপ্ত নেওয়া এদের বিধানে নেই— যেখানে বসে খাচ্ছে তার নেহাত কাছে ছিবড়ে ফেলছে, এমনি করে চারি দিকে কত আবর্জনা যে জমে উঠছে তাতে এদের জ্রাক্ষেপ নেই। সব-চেয়ে আমাকে পীড়া দেয় যখন দেখি থুথু ফেলা সম্বন্ধে এরা বিচার করে না। অথচ, বিধান অনুসারে শুচিতা রক্ষা করবার বেলায় নিতান্ত সামান্ত বিষয়েও এরা অসামান্তরকম কপ্ত স্বীকার করে। আচারকে শক্ত করে তুললে বিচারকে ঢিলে করতেই হয়। বাইরে থেকে মানুষকে বাঁধলে মানুষ আপনাকে আপনি বাঁধবার শক্তি হারায়।

এদের মধ্যে কয়েকজন মুসলমান আছে; পরিকার হওয়া সম্বন্ধে তারা যে বিশেষ সতর্ক তা নয়, কিন্তু পরিচ্ছন্নতা সম্বন্ধে তাদের ভারি সতর্কতা। ভালো কাপড়টি প'রে টুপিটি বাগিয়ে তারা সর্বদা প্রস্তুত থাকতে চায়। একটুমাত্র পরিচয় হলেই অথবা না হলেও তারা দেখা হলেই প্রসমমুখে সেলাম করে। বোঝা যায়, তারা বাইরের সংসারটাকে মানে। কেবলমাত্র নিজের জাতের গণ্ডির মধ্যে যারা থাকে তাদের কাছে সেই গণ্ডির বাইরেকার লোকালয় নিতান্ত কিকে। তাদের সমস্ত বাঁধাবাঁধি জাতরক্ষার বন্ধন। মুসলমান জাতে বাঁধা নয় ব'লে বাহিরের সংসারের সঙ্গে তার ব্যবহারের বাঁধাবাঁধি আছে। এইজন্মে আদবকায়দা মুসলমানের। আদবকায়দা হচ্ছে সমস্ত মান্তবের সঙ্গে ব্যবহারের সাধারণ নিয়ম। মন্তব্ত পাওয়া যায়, মা মাসি মামা পিসের সঙ্গে কিরকম ব্যবহার করতে হবে,

গুরুজনের গুরুষের মাত্রা কার কতদূর, ত্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য শূজের মধ্যে পরস্পারের ব্যবহার কিরকম হবে; কিন্তু সাধারণ-ভাবে মানুষের সঙ্গে মানুষের ব্যবহার কিরকম হওয়া উচিত তার বিধান নেই। এইজন্মে সম্পর্কবিচার ও জাতিবিচারের বাইরে মান্ন্যের সঙ্গে ভদ্রতা রক্ষার জন্মে, পশ্চিম-ভারত মুসলমানের কাছ থেকে সেলাম শিক্ষা করেছে। কেননা, প্রণাম-নমস্কারের সমস্ত বিধি কেবল জাতের মধ্যেই খাটে। বাহিরের সংসারটাকে ইতিপূর্বে আমরা অস্বীকার করে চলে-ছিলুম বলেই সাজ-সজ্জা সম্বন্ধে পরিচ্ছন্নতা, হয় আমরা यूमनयारनत कोছ ८९८क निराहि नय देशताङक कोছ ८९८क নিচ্ছি; ওটাতে আমাদের আরাম নেই। সেইজত্যে ভজতার সাজ সম্বন্ধে আজ পর্যন্ত আমাদের পাকাপাকি কিছুই ঠিক হল না। বাঙালি ভদ্রসভায় সাজসজ্জার যে এমন অদ্ভুত বৈচিত্র্যা, তার কারণই এই। সব সাজই আমাদের সাজ। আমাদের নিজের সাজ, মণ্ডলীর ভিতরকার সাজ; স্থতরাং বাহিরের সংসারের হিসাবে সেটা বিবসন বললেই হয়— অন্তঃপুরের মেয়েদের বসনটা যেরকম, অর্থাৎ দিগ ্বসনের স্থুনর অন্তকরণ। বাইরের লোকের সঙ্গে আমরা ভাই খুড়ো দিদি মাসি প্রভৃতি কোনো-একটা সম্পর্ক পাতাবার জন্মে ব্যস্ত থাকি; নইলে আমরা থই পাই নে। হয় অত্যন্ত ঘনিষ্ঠতা নয় অত্যন্ত দূরত, এর মাঝখানেযে একটা প্রকাণ্ড জায়গা আছে সেটা আজও আমাদের ভালো করে আয়ত হয় নি। এমন-কি, সেখানকার বিধিবন্ধনকৈ আমরা হৃত্যতার অভাব বলে নিন্দা করি। এ কথা जूल यारे, य-मन मानूयत्क कामग्र मिरा भाति तम जारमत्र কিছু দেবার আছে। এই দানটাকে আমরা কৃত্রিম বলে গাল

দিই, কিন্তু জাতের কুত্রিম খাঁচার মধ্যে মানুষ ব'লেই এই সাধারণ আদবকায়দাকে আমাদের কুত্রিম বলে ঠেকে। বস্তুত, ঘরের মানুষকে আত্মীয় ব'লে এবং তার বাইরের মানুষকে আপন সমাজের ব'লে এবং তারও বাইরের মানুষকে মানবসমাজের ব'লে স্বীকার করা মানুষের পক্ষে স্বাভাবিক। হৃদয়ের বন্ধন, শিপ্তাচারের বন্ধন, এবং আদবকায়দার বন্ধন—এই তিনই মানুষের প্রকৃতিগত।

কাপ্তেন বলে রেখেছেন, আজ সন্ধ্যাবেলায় ঝড় হবে, ব্যারোমিটার নাবছে। কিন্তু, শান্ত আকাশে সূর্য অস্ত গেল। বাতাসে যে-পরিমাণ বেগ থাকলে তাকে মন্দপবন বলে, অর্থাৎ যুবতীর মন্দগমনের সঙ্গে কবিরা তুলনা করতে পারে, এ তার চেয়ে বেশি; কিন্তু চেউগুলোকে নিয়ে রুদ্রতালের করতাল বাজাবার মতো আসর জমে নি, যেটুকু খোলের বোল দিচ্ছে তাতে ঝড়ের গৌরচন্দ্রিকা বলেও মনে হয় নি। মনে করলুম, মান্থবের কুঠির মতো বাতাসের কুঠি গণনার সঙ্গে ঠিক মেলে না, এ যাত্রা ঝড়ের কাঁড়া কেটে গেল। তাই পাইলটের হাতে আমাদের ডাঙার চিঠিপত্র সমর্পণ করে দিয়ে প্রসন্ধ সমুদ্রকে অভ্যর্থনা করবার জন্যে ডেক-চেয়ার টেনে নিয়ে পশ্চিমমুখে। হয়ে বসলুম।

হোলির রাত্রে হিন্দুস্থানি দরোয়ানদের খচমচির মতো বাতাদের লয়টা ক্রমেই ক্রত হয়ে উঠল। জলের উপর সূর্যান্তের আলপনা-আঁকা আসনটি আচ্ছন্ন ক'রে নীলাম্বরীর ঘোমটা-পরা সন্ধ্যা এসে বসল। আকাশে তখনো মেঘ নেই, আকাশসমূত্রের ফেনার মতোই ছায়াপথ জল্ জল্ করতে লাগল।

ডেকের উপর বিছানা করে যখন শুলুম তখন বাতাসে এবং জলে বেশ একটা কবির লড়াই চলছে; এক দিকে সোঁ সোঁ শব্দে তান লাগিয়েছে, আর-এক দিকে ছল্ ছল্ শব্দে জবাব দিচ্ছে, কিন্তু ঝড়ের পালা ব'লে মনে হল না। আকাশের তারাদের সঙ্গে চোখোচোখি করে কখন এক সময়ে চোখ বুজে এল।

রাত্রে স্বপ্ন দেখলুম, আমি যেন মৃত্যু সম্বন্ধে কোন্-একটি বেদমন্ত্র আবৃত্তি করে সেইটে কাকে ব্ঝিয়ে বলছি। আশ্চর্য তার রচনা, যেন একটা বিপুল আর্তস্বরের মতো, অথচ তার মধ্যে মরণের একটা বিরাট বৈরাগ্য আছে। এই মন্ত্রের মাঝখানে জেগে উঠে দেখি, আকাশ এবং জল তখন উদ্মত্ত হয়ে উঠেছে। সমুদ্র চামুণ্ডার মতো ফেনার জিব মেলে প্রচণ্ড অট্টহাস্থে মৃত্যু করছে।

আকাশের দিকে তাকিয়ে দেখি, মেঘগুলো মরিয়া হয়ে উঠেছে, যেন তাদের কাণ্ডজ্ঞান নেই— বলছে 'যা থাকে কপালে'। আর, জলে যে বিষম গর্জন উঠছে তাতে মনের ভাবনাও যেন শোনা যায় না, এমনি বোধ হতে লাগল। মাল্লারা ছোটো ছোটো লগুন হাতে ব্যস্ত হয়ে এ দিকে ও দিকে চলাচল করছে, কিন্তু নিঃশব্দে। মাঝে মাঝে এঞ্জিনের প্রতি কর্ণধারের সংকেত-ঘণ্টাধ্বনি শোনা যাচ্ছে।

এবার বিছানায় শুয়ে ঘুমোবার চেষ্টা করলুম। কিন্তু, বাইরে জল-বাতাসের গর্জন আর আমার মনের মধ্যে সেই স্বপ্নলব্ধ মরণমন্ত্র ক্রমাগত বাজতে লাগল। আমার ঘুমের সঙ্গে জাগরণ ঠিক যেন ওই ঝড় এবং ঢেউয়ের মতোই এলোমেলো মাতামাতি করতে থাকল, ঘুমোচ্ছি কি জেগে আছি বুঝতে পারছি নে।

রাগী মান্থ্য কথা কইতে না পারলে যেমন ফুলে ফুলে ওঠে, সকাল-বেলাকার মেঘগুলোকে তেমনি বোধ হল। বাতাস কেবলই শ য স এবং জল কেবলই বাকি অন্তঃস্থ বর্ণ য র ল ব হ নিয়ে চণ্ডীপাঠ বাধিয়ে দিলে, আর মেঘগুলো জটা তুলিয়ে জাকুটি করে বেড়াতে লাগল। অবশেষে মেঘের বাণী জলধারায় নেমে পড়ল। নারদের বীণাধ্বনিতে বিষ্ণু গঙ্গাধারায় বিগলিত হয়েছিলেন একবার, আমার সেই পৌরাণিক কথা মনে এসেছিল। কিন্তু, এ কোন্ নারদ প্রলয়বীণা বাজাচ্ছে— এর সঙ্গে নন্দীভৃঙ্গীর যে মিল দেখি, আর ও দিকে বিষ্ণুর সঙ্গে ক্রেরে প্রভেদ ঘুচে গেছে।

এ-পর্যন্ত জাহাজের নিত্যক্রিয়া একরকম চলে যাচ্ছে, এমন-কি আমাদের প্রাতরাশেরও ব্যাঘাত হল না। কাপ্তেনের মুখে কোনো উদ্বেগ নেই। তিনি বললেন, এই সময়টাতে এমন একট্-আধট্ হয়ে থাকে; আমরা যেমন যৌবনের চাঞ্চল্য দেখে বলে থাকি 'ওটা বয়সের ধর্ম'।

ক্যাবিনের মধ্যে থাকলে ঝুম্ঝুমির ভিতরকার কড়াই-গুলোর মতো নাড়া খেতে হবে, তার চেয়ে খোলাখুলি ঝড়ের সঙ্গে মোকাবিলা করাই ভালো। আমরা শাল কম্বল মুড়ি দিয়ে জাহাজের ডেকের উপর গিয়েই বসলুম। ঝড়ের ঝাপট পশ্চিম দিক থেকে আসছে, সেইজন্মে পূর্ব দিকের ডেকে বসা ছঃসাধ্য ছিল না।

ঝড় ক্রমেই বেড়ে চলল। মেঘের সঙ্গে টেউয়ের সঙ্গে কোনো ভেদ রইল না। সমুদ্রের সে নীল রঙ নেই, চারি দিক ঝাপসা বিবর্ণ। ছেলেবেলায় আরব্য-উপস্থাসে পড়েছিলুম, জেলের জালে যে ঘড়া উঠেছিল তার ঢাকনা খুলতেই তার

ভিতর থেকে ধোঁওয়ার মতো পাকিয়ে পাকিয়ে প্রকাণ্ড দৈত্য বেরিয়ে পড়ল। আমার মনে হল, সমুদ্রের নীল ঢাকনাটা কে খুলে ফেলেছে, আর ভিতর থেকে ধোঁওয়ার মতো লাখো লাখো দৈত্য পরস্পর ঠেলাঠেলি করতে করতে আকাশে উঠে পড়ছে।

জাপানি মাল্লারা ছুটোছুটি করছে, কিন্তু তাদের মুথে হাসি লেগেই আছে। তাদের ভাব দেখে মনে হয়, সমুদ্র যেন অট্টহাস্তে জাহাজটাকে ঠাটা করছে মাত্র; পশ্চিম দিকের ডেকের দরজা প্রভৃতি সব বন্ধ, তবু সে-সব বাধা ভেদ করে এক-একবার জলের টেউ হুড়্মুড়্ করে এসে পড়ছে, আর তাই দেখে ওরা হো হো করে উঠছে। কাপ্তেন আমাদের বারবার বললেন, ছোটো ঝড়, সামান্ত ঝড়। একসময় আমাদের স্টুরার্ড্ এসে টেবিলের উপর আঙুল দিয়ে এঁকে ঝড়ের খাতিরে জাহাজের কিরকম পথ বদল হয়েছে, সেইটে ব্ঝিয়ে দেবার চেপ্তা করলে। ইতিমধ্যে বৃষ্টির ঝাপটা লেগে শাল কম্বল সমস্ত ভিজে শীতে কাপুনি ধরিয়ে দিয়েছে। আরকাথের স্থবিধা না দেখে কাপ্তেনের ঘরে গিয়ে আশ্রেয় নিলুম। কাপ্তেনের যে কোনো উৎকণ্ঠা আছে, বাইরে থেকে তার কোনো লক্ষণ দেখতে পেলুম না।

ঘরে আর বসে থাকতে পারলুম না। ভিজে শাল মুড়ি
দিয়ে আবার বাইরে এসে বসলুম। এত তুকানেও যে আমাদের
ডেকের উপর আছড়ে আছড়ে ফেলছে না তার কারণ, জাহাজ
আকণ্ঠ বোঝাই। ভিতরে যার পদার্থ নেই তার মতো
দোলায়িত অবস্থা আমাদের জাহাজের নয়। মৃত্যুর কথা
অনেকবার মনে হল। চারি দিকেই তো মৃত্যু, দিগন্ত থেকে

দিগন্ত পর্যন্ত মৃত্যু; আমার প্রাণ এর মধ্যে এতটুকু। এই অতি-ছোটোটার উপরেই কি সমস্ত আস্থা রাখব, আর এই এত বড়োটাকে কিছু বিশ্বাস করব না ?— বড়োর উপরে ভরসা রাখাই ভালো।

ডেকে বদে থাকা আর চলছে না। নীচে নাবতে গিয়ে দেখি সিঁড়ি পর্যন্ত জুড়ে সমস্ত রাস্তা ঠেসে ভর্তি করে ডেক-প্যাসেঞ্জার বসে। বহু কন্তে তাদের ভিতর দিয়ে পথ করে ক্যাবিনের মধ্যে গিয়ে শুয়ে পড়লুম। এইবার সমস্ত শরীর মন ঘুলিয়ে উঠল। মনে হল, দেহের সঙ্গে প্রাণের আর বন্তি হচ্ছে না; হুধ মথন করলে মাখনটা যেরকম ছিন্ন হয়ে আসে প্রাণটা যেন তেমনি হয়ে এসেছে। জাহাজের উপরকার দোলা সহ্য করা যায়, জাহাজের ভিতরকার দোলা সহ্য করা শক্ত। কাঁকরের উপর দিয়ে চলা আর জুতোর ভিতরে কাঁকর নিয়ে চলার যে তফাত, এ যেন তেমনি। একটাতে মার আছে বন্ধন নেই, আর একটাতে বেঁধে মার।

ক্যাবিনে শুয়ে শুয়ে শুনতে পেলুম, ডেকের উপর কী যেন

হুড়্মুড়্ করে ভেঙে ভেঙে পড়ছে। ক্যাবিনের মধ্যে হাওয়া

আসবার জন্মে যে কানেলগুলো ডেকের উপর হাঁ করে নিশ্বাস

নেয়, ঢাকা দিয়ে তাদের মুখ বন্ধ করে দেওয়া হয়েছে; কিন্তু,

টেউয়ের প্রবল চোটে তার ভিতর দিয়েও ঝলকে ঝলকে

ক্যাবিনের মধ্যে জল এসে পড়ছে। বাইরে উনপঞ্চাশ বায়ুর

নৃত্যা, অথচ ক্যাবিনের মধ্যে গুমট। একটা ইলেক্ট্রিক পাখা

চলছে, তাতে তাপটা যেন গায়ের উপর ঘুরে ঘুরে লেজের

ঝাপটা দিতে লাগল।

হঠাৎ মনে হয়, এ একেবারে অসহা। কিন্তু মান্তুষের মধ্যে

শরীর মন প্রাণের চেয়েও বড়ো একটা সতা আছে। ঝড়ের আকাশের উপরেও যেমন শান্ত আকাশ, তুফানের সমুদ্রের নীচে যেমন শান্ত সমুদ্র, সেই আকাশ সেই সমুদ্রেই যেমন বড়ো, মান্ত্রের অন্তরের গভীরে এবং সমুচ্চে সেইরকম একটি বিরাট শান্ত পুরুষ আছে— বিপদ এবং ছঃখের ভিতর দিয়ে তাকিয়ে দেখলে তাকে পাওয়া যায়— ছঃখ তার পায়ের তলায়, মৃত্যু তাকে স্পর্শ করে না।

সন্ধ্যার সময় ঝড় থেমে গেল। উপরে গিয়ে দেখি, জাহাজটা সমুদ্রের কাছে এতক্ষণ ধরে যে চড়চাপড় খেয়েছে তার অনেক চিহ্ন আছে। কাপ্তেনের ঘরের একটা প্রাচীর ভেঙে গিয়ে তাঁর আসবাবপত্র সমস্ত ভিজে গেছে। একটা বাঁধা লাইফবোট জখম হয়েছে। ডেকে প্যাসেঞ্জারদের একটা ঘর এবং ভাণ্ডারের একটা অংশ ভেঙে পড়েছে। জাপানি মাল্লারা এমন-সকল কাজে প্রবৃত্ত ছিল যাতে প্রাণসংশয় ছিল। জাহাজ যে বরাবর আসন্ন সংকটের সঙ্গে লড়াই করেছে তার একটা স্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া গেল— জাহাজে ডেকের উপর কর্কের তৈরি সাঁতার দেবার জামাগুলো সাজানো। এক সময়ে এগুলো বের করবার কথা কাপ্তেনের মনে এসেছিল। কিন্তু, ঝড়ের পালার মধ্যে সব-চেয়ে স্পষ্ট করে আমার মনে পড়ছে জাপানি মাল্লাদের হাসি।

শনিবার দিনে আকাশ প্রসন্ধ, কিন্তু সমুদ্রের আক্ষেপ এখনো ঘোচে নি। আশ্চর্য এই, ঝড়ের সময় জাহাজ এমন দোলে নি ঝড়ের পর যেমন তার দোলা। কালকেকার উৎপাতকে কিছুতেই যেন সেক্ষমা করতে পারছে না, ক্রমাগতই ফুঁপিয়ে ফুঁপিয়ে উঠছে। শরীরের অবস্থাটাও অনেকটা

সেইরকম; ঝড়ের সময় সে একরকম শক্ত ছিল, কিন্তু পরের দিন ভুলতে পারছে না তার উপর দিয়ে ঝড় গিয়েছে।

আজ রবিবার। জলের রঙ ফিকে হয়ে উঠেছে। এত দিন পরে আকাশে একটি পাখি দেখতে পেলুম— এই পাখিগুলিই পৃথিবীর বাণী আকাশে বহন করে নিয়ে যায়; আকাশ দেয় তার আলো, পৃথিবী দেয় তার গান। সমূদ্রের যা-কিছু গান সে কেবল তার নিজের ঢেউয়ের— তার কোলে জীব আছে যথেষ্ঠ, পৃথিবীর চেয়ে অনেক বেশি, কিন্তু তাদের কারে। কঠে স্থর নেই; সেই অসংখ্য বোবা জীবের হয়ে সমুদ্র নিজেই কথা কছে। ডাঙার জীবেরা প্রধানত শব্দের দারাই মনের ভাব প্রকাশ করে, জলচরদের ভাষা হচ্ছে গতি। সমুদ্র হচ্ছে নৃত্যলোক, আর পৃথিবী হচ্ছে শব্দলোক।

আজ বিকেলে চারটে-পাঁচটার সময় রেঙ্গুনে পোঁছবার কথা। মঙ্গলবার থেকে শনিবার পর্যন্ত পৃথিবীতে নানা খবর চলাচল করছিল, আমাদের জন্মে সেগুলো সমস্ত জন্মে রয়েছে; বাণিজ্যের ধনের মতো নয় প্রতিদিন যার হিসাব চলছে, কোম্পানির কাগজের মতো অগোচরে যার সুদ জনছে।

২৪ বৈশাখ ১৩২৩

8

২৪শে বৈশাথ অপরাহে রেঙ্গুনে পৌছনো গেল।

চোখের পিছনে চেয়ে দেখার একটা পাক্ষন্ত আছে, সেইখানে দেখাগুলো বেশ করে হজম হয়ে না গেলে সেটাকে নিজের করে দেখানো যায় না। তা নাই বা দেখানো গেল,

এমন কথা কেউ বলতে পারেন। যেখানে যাওয়া গেছে সেখানকার মোটামুটি বিবরণ দিতে দোষ কী।

দোষ না থাকতে পারে, কিন্তু আমার অভ্যাস অন্থরকম।
আমি টুকে যেতে টেঁকে যেতে পারি নে। কখনো কখনো
নোট নিতে ও রিপোর্ট দিতে অন্থক্ষ হয়েছি, কিন্তু সে-সমস্ত
টুকরো কথা আমার মনের মুঠোর ফাঁক দিয়ে গলে ছড়িয়ে
পড়ে যায়। প্রত্যক্ষটা একবার আমার মনের নেপথ্যে
অপ্রত্যক্ষ হয়ে গিয়ে তার পরে যখন প্রকাশের মঞ্চে এসে
দাঁড়ায় তখনই তার সঙ্গে আমার ব্যবহার।

ছুটতে ছুটতে তাড়াতাড়ি দেখে দেখে বেড়ানো আমার পক্ষে ক্লান্তিকর এবং নিক্ষল। অতএব আমার কাছ থেকে বেশ ভদ্ররকম ভ্রমণবৃত্তান্ত তোমরা পাবে না। আদালতে সত্যপাঠ করে আমি সাক্ষী দিতে পারি যে রেঙ্গুন-নামক এক শহরে আমি এসেছিলুম; কিন্তু, যে আদালতে আরো বড়ো রকমের সত্যপাঠ করতে হয় সেখানে আমাকে বলতেই হবে, রেঙ্গুনে এসে পোঁছই নি।

এমন হতেও পারে, রেজুন শহরটা খুব একটা সত্য বস্তু
নয়। রাস্তাগুলি সোজা, চওড়া, পরিষ্কার; বাড়িগুলি তক্
তক্ করছে; রাস্তায় ঘাটে মাজাজি পাঞ্জাবি গুজরাটি ঘুরে
বেড়াচেছ; তার মধ্যে হঠাৎ কোথাও যখন রঙিন-রেশমেরকাপড়-পরা ব্রহ্মদেশের পুরুষ বা মেয়ে দেখতে পাই তখন মনে
হয়, এরাই বুঝি বিদেশী। আসল কথা, গঙ্গার পুলটা যেমন
গঙ্গার নয় বরঞ্চ সেটা গঙ্গার গলার ফাঁসি, রেজুন শহরটা
তেমনি ব্রহ্মদেশের শহর নয়, ওটা যেন সমস্ত দেশের
প্রতিবাদের মতো।

প্রথমত, ইরাবতী নদী দিয়ে শহরের কাছাকাছি যখন আসছি তখন ব্রহ্মদেশের প্রথম পরিচয়টা কী। দেখি, তীরে বড়ো বড়ো সব কেরোসিন তেলের কারখানা লম্বা লম্বা চিমনি আকাশে তুলে দিয়ে ঠিক যেন চিত হয়ে পড়ে বর্মা চুরুট খাচ্ছে। তার পরে যত এগোতে থাকি দেশ-বিদেশের জাহাজের ভিড়। তার পর যখন ঘাটে এসে পোঁছই তখন তট বলে পদার্থ দেখা যায় না— সারি সারি জেটিগুলো যেন বিকটাকার লোহার জোঁকের মতো ব্রহ্মদেশের গায়ে একেবারে ছেঁকে ধরেছে। তার পরে আপিস-আদালত দোকান-বাজারের মধ্যে দিয়ে আমার বাঙালি বন্ধুদের বাড়িতে গিয়ে উঠলুম; কোনো ফাঁক দিয়ে ব্রহ্মদেশের কোনো চেহারাই দেখতে পেলুম না। মনে হল, রেন্ধুন ব্রহ্মদেশের ম্যাপে আছে কিন্তু দেশে নেই। অর্থাৎ, এ শহর দেশের মাটি থেকে গাছের মতো ওঠে নি, এ শহর কালের স্রোতে ফেনার মতো ভেসেছে, স্কুতরাং এর পক্ষে এ জায়গাও যেমন অহ্য জায়গাও তেমনি।

আসল কথা, পৃথিবীতে যে-সব শহর সত্য তা মানুষের মমতার দারা তৈরি হয়ে উঠেছে। দিল্লি বল, আগ্রা বল, কাশী বল, মানুষের আনন্দ তাকে সৃষ্টি করে তুলেছে। কিন্তু, বাণিজ্যলক্ষী নির্মম, তার পায়ের নীচে মানুষের মানস্সরোবরের সৌন্দর্যশতদল ফোটে না। মানুষের দিকে সে তাকায় না, সে কেবল দ্রব্যকে চায়; যন্ত্র তার বাহন। গঙ্গাদিয়ে যখন আমাদের জাহাজ আসছিল তখন বাণিজ্যশ্রীর নির্লজ্জ নির্দির্য নদীর ছই ধারে দেখতে দেখতে এসেছি। ওর মনে প্রীতি নেই বলেই বাংলাদেশের এমন স্থুন্দর গঙ্গার ধারকে এত অনায়াসে নত্ত্ব করতে পেরেছে।

আমি মনে করি, আমার পরম সোভাগ্য এই যে, কদর্যতার লোহবন্থা যখন কলকাতার কাছাকাছি ছই তীরকে, মেটেবুরুজ থেকে হুগলি পর্যন্ত, গ্রাস করবার জন্মে ছুটে আসছিল আমি তার আগেই জন্মছি। তখনো গঙ্গার ঘাটগুলি গ্রামের স্নিগ্ধ বাহুর মতো গঙ্গাকে বুকের কাছে আপন ক'রে ধরে রেখেছিল, কুঠির নোকাগুলি তখনো সন্ধ্যাবেলায় তীরে তীরে ঘাটে ঘাটে ঘরের লোকগুলিকে ঘরে ঘরে ফিরিয়ে আনত। এক দিকে দেশের হুদয়ের ধারা, আর-এক দিকে দেশের এই নদীর ধারা, এর মারখানে কোনো কঠিন কুৎসিত বিচ্ছেদ দাঁড়ায় নি।

তখনো কলকাতার আশেপাশে বাংলাদেশের যথার্থ রূপটিকে তুই চোখ ভরে দেখবার কোনো বাধা ছিল না। দেইজন্মেই কলকাতা আধুনিক শহর হলেও কোকিলশিশুর মতো তার পালনকর্ত্রীর নীড়কে একেবারে রিক্ত করে অধিকার করে নি। কিন্তু, তার পরে বাণিজ্যসভ্যতা যতই প্রবল হয়ে উঠতে লাগল ততই দেশের রূপ আচ্ছন্ন হতে চলল। এখন কলকাতা বাংলাদেশকে আপনার চারি দিক থেকে নির্বাসিত করে দিচ্ছে; দেশ ও কালের লড়াইয়ে দেশের শ্রামল শোভা পরাভূত হল, কালের করাল মূর্তিই লোহার দাঁত নখ মেলে কালো নিশ্বাস ছাড়তে লাগল।

এক সময়ে মান্ত্য বলেছিল, বাণিজ্যে বসতে লক্ষীঃ।
তখন মান্ত্য লক্ষীর যে পরিচয় পেয়েছিল সে তো কেবল ঐশ্বর্যে
নয়, তাঁর সৌন্দর্যে। তার কারণ, বাণিজ্যের সঙ্গে তখন
মন্ত্যুছের বিচ্ছেদ ঘটে নি। তাঁতের সঙ্গে তাঁতির, কামারের
হাতৃড়ির সঙ্গে কামারের হাতের, কারিগরের সঙ্গে তার কার্বকার্যের মনের মিল ছিল। এইজন্যে বাণিজ্যের ভিতর দিয়ে

CERT West Beach 35

মানুষের হাদয় আপনাকে ঐশ্বর্যে বিচিত্র ক'রে স্থুন্দর ক'রে বাক্ত করত। নইলে লক্ষ্মী তাঁর পদ্মাসন পেতেন কোথা থেকে। যখন থেকে কল হল বাণিজ্যের বাহন তখন থেকে বাণিজ্য হল গ্রীহীন। প্রাচীন ভেনিসের সঙ্গে আধুনিক ম্যাঞ্চেটরের তুলনা করলেই তফাতটা স্পষ্ট দেখতে পাওয়া যাবে। ভেনিসে সৌন্দর্যে এবং এশ্বর্যে মানুষ আপনারই পরিচয় দিয়েছে, ম্যাঞ্চেন্টরে মানুষ সব দিকে আপনাকে খর্ব করে আপনার কলের পরিচয় দিয়েছে। এইজন্মে কল-বাহন বাণিজ্য যেখানেই গেছে সেখানেই আপনার কালিমায় কদর্যতায় নির্মনতায় একটা লোলুপতার মহামারী সমস্ত পৃথিবীতে বিস্তীর্ণ করে দিচ্ছে। তাই নিয়ে কাটাকাটি-হানাহানির আর অন্ত নেই; তাই নিয়ে অসত্যে লোকালয় কলঙ্কিত এবং রক্তপাতে ধরাতল পঙ্কিল হয়ে উঠল। অন্নপূর্ণা আজ হয়েছেন কালী; তাঁর অন্নপরিবেষণের হাতা আজ হয়েছে রক্তপান করবার খর্পর ; তাঁর স্মিতহাস্ত আজ অট্রহাস্তে ভীষণ হল। যাই হোক, আমার বলবার কথা এই যে, বাণিজ্য মানুষকে প্রকাশ করে না, মানুষকে প্রচ্ছন্ন করে।

তাই বলছি, রেদ্ধুন তো দেখলুম, কিন্তু সে কেবল চোখের দেখা, সে দেখার মধ্যে কোনো পরিচয় নেই; সেখান থেকে আমার বাঙালি বন্ধুদের আতিথ্যের স্মৃতি নিয়ে এসেছি, কিন্তু, বন্ধদেশের হাত থেকে কোনো দক্ষিণা আনতে পারি নি। কথাটা হয়তো একটু অত্যুক্তি হয়ে পড়ল। আধুনিকতার এই প্রাচীরের মধ্যে দেশের একটা গবাক্ষ হঠাৎ একটু খোলা পেয়েছিলুম। সোমবার দিনে সকালে আমার বন্ধুরা এখানকার বিখ্যাত বৌদ্ধ মন্দিরে নিয়ে গেলেন।

এতক্ষণে একটা-কিছু দেখতে পেলুম। এতক্ষণ যার মধ্যে ছিলুম সে একটা অ্যাব্স্ট্রাক্শন, সে একটা অবচ্ছিন্ন পদার্থ। সে একটা শহর, কিন্তু কোনো-একটা শহরই নয়। এখন যা দেখছি তার নিজেরই একটা বিশেষ চেহারা আছে। তাই সমস্ত মন খুশি হয়ে সজাগ হয়ে উঠল। আধুনিক বাঙালির ঘরে মাঝে মাঝে খুব ফ্যাশানওয়ালা মেয়ে দেখতে পাই; তারা খুব গট গট করে চলে, খুব চট্ পট্ করে ইংরেজি কয়; দেখে মস্ত একটা অভাব মনে বাজে— মনে হয়, ফ্যাশানটাকেই বড়ো করে দেখছি, বাঙালির মেয়েটিকে নয়। এমনসময় হঠাৎ ফ্যাশান-জাল-মুক্ত সরল স্থন্দর স্নিগ্ধ বাঙালি-ঘরের কল্যাণীকে দেখলে তখনই বুঝতে পারি, এ তো মরীচিকা নয়, স্বচ্ছ গভীর সরোবরের মতো এর মধ্যে একটি তৃষাহরণ পূর্ণতা আপন পদাবনের পাড়টি নিয়ে টল্টল্ করছে। মন্দিরের মধ্যে ঢুকতেই আমার মনে তেমনি একটি আনন্দের চমক লাগল; মনে হল, যাই হোক-না কেন এটা ফাঁকা নয়, যেটুকু চোখে পড়ছে এ তার চেয়ে আরো অনেক বেশি। সমস্ত রেজুন শহরটা এর কাছে ছোটো হয়ে গেল; বহুকালের বৃহৎ ব্রহ্মদেশ এই মন্দিরটুকুর মধ্যে আপনাকে প্রকাশ করলে।

প্রথমেই বাইরের প্রখর আলো থেকে একটি পুরাতন কালের পরিণত ছায়ার মধ্যে এসে প্রবেশ করলুম। থাকে থাকে প্রশস্ত সিঁড়ি উঠে চলেছে; তার উপরে আচ্ছাদন। এই সিঁড়ির তুই ধারে ফল ফুল বাতি, পূজার অর্ঘ্য বিক্রি চলছে। যারা বেচছে তারা অধিকাংশই ব্রহ্মীয় মেয়ে। ফুলের রঙের সঙ্গে তাদের রেশমের কাপড়ের রঙের মিল হয়ে

यन्तितत हाराणि पूर्यात्छत व्याकात्मत मत्ना विचित हर छेठे छ । किनात्मत कात्मा निर्मिश्च त्वरे, यूमलयान प्याकान मारत्न विलाणि मिन्शितित प्याकान थूल वरम र्गाछ । माह्याश्मत्मत विलाणि मिन्शितित प्याकान थूल वरम रागछ । माह्याश्मत्मत विलाणि मिन्शितित प्याकान ख्या घतकना हल । मश्मात्मत मर्क मिन्तित मर्क राज्य कात्मा विलाण । मश्मात्मत मर्क मिन्तित स्वतं मर्म राज्य निर्मे विलाण निर्मे एक ना । हाति मिक निर्माणा नम्न, व्यथान का प्राची राग्य । व्यामात्मत मर्क विलाण नम्न, व्यथान विल्ल ; छक नम्न, भाष्म । व्यामात्मत मर्क विलाण नम्म राज्य विलाण विलाण । विलाण मिर्सित विलाण परिस्ति विलाण व

সিঁড়ি বেয়ে উপরে যেখানে গেলুম সেখানে খোলা জায়গা, তারই নানা স্থানে নানা রকমের মন্দির। সে মন্দিরে গান্তীর্য নেই, কারুকার্যের ঠেসাঠেসি ভিড়; সমস্ত যেন ছেলেমানুষের খেলনার মতো। এমন অভুত পাঁচমিশালি ব্যাপার আর কোথাও দেখা যায় না— এ যেন ছেলে-ভুলোনো ছড়ার মতো; তার ছন্দটা একটানা বটে, কিন্তু তার মধ্যে যা-খুশি-তাই এসে পড়েছে, ভাবে পরস্পর-সামগুস্তের কোনো দরকার নেই। বছকালের পুরাতন শিল্পের সঙ্গে এখনকার কালের নিতান্ত সস্তা দরের তুছতা একেবারে গায়ে গায়ে সংলগ্ন। ভাবের অসংগতি বলে যে কোনো পদার্থ আছে, এরা তা যেন

একেবারে জানেই না। আমাদের কলকাতায় বড়োমানুবের ছেলের বিবাহযাত্রায় রাস্তা দিয়ে যেমন সকল রকমের অদ্ভূত অসামপ্রস্থের বহুলা বয়ে যায়, কেবলমাত্র পুঞ্জীকরণটাই তার লক্ষ্য, সজ্জীকরণ নয়, এও সেইরকম। এক ঘরে অনেকগুলো ছেলে থাকলে যেমন গোলমাল করে, সেই গোলমাল করাতেই তাদের আনন্দ— এই মন্দিরের সাজসজ্জা, প্রতিমা, নৈবেছ, সমস্ত যেন সেইরকম ছেলেমানুযের উৎসব; তার মধ্যে অর্থ নেই, শব্দ আছে। মন্দিরের ওই সোনা-বাঁধানো পিতল-বাঁধানো চূড়াগুলি ব্রহ্মদেশের ছেলেমেয়েদের আনন্দের উচ্চহাস্থ-মিশ্রিত হো হো শব্দ— আকাশে ঢেউ খেলিয়ে উঠছে। এদের যেন বিচার করবার, গন্তীর হবার বয়স হয় নি। এখানকার এই রঙিন মেয়েরাই সব-চেয়ে চোখে পড়ে। এ দেশের শাখা প্রশাখা ভরে এরা যেন ফুল ফুটে রয়েছে। ভূঁইচাঁপার মতো এরাই দেশের সমস্ত— আর কিছু চোখে পড়ে না।

লোকের কাছে শুনতে পাই, এখানকার পুরুষেরা অলস ও আরামপ্রিয়, অন্থ দেশের পুরুষের কাজ প্রায় সমস্তই এখানে মেয়েরা করে থাকে। হঠাৎ মনে আসে, এটা বৃঝি মেয়েদের উপরে জুলুম করা হয়েছে। কিন্তু, ফলে তো তার উল্টোই দেখতে পাচ্ছি— এই কাজকর্মের হিল্লোলে মেয়েরা আরো যেন বেশি করে বিকশিত হয়ে উঠেছে। কেবল বাইরে বেরোতে পারাই যে মুক্তি তা নয়, অবাধে কাজ করতে পাওয়া মান্থযের পক্ষে তার চেয়ে বড়ো মুক্তি। পরাধীনতাই সব-চেয়ে বড়ো বন্ধন নয়, কাজের সংকীর্ণতাই হচ্ছে সব-চেয়ে কঠোর খাঁচা।

এখানকার মেয়েরা সেই খাঁচা থেকে ছাড়া পেয়ে এমন পূর্ণতা এবং আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। তারা নিজের অস্তিত্ব নিয়ে নিজের কাছে সংকুচিত হয়ে নেই; রমণীর লাবণ্যে যেমন তারা প্রেয়সী, শক্তির মুক্তিগোরবে তেমনি তারা মহীয়সী। কাজেই যে মেয়েদের যথার্থ শ্রী দেয়, সাঁওতাল মেয়েদের দেখে তা আমি প্রথম বুঝতে পেরেছিলুম। তারা কঠিন পরিশ্রম করে, কিন্তু কারিগর যেমন কঠিন আঘাতে মূর্ভিটিকে স্থ্যক্ত করে তোলে তেমনি এই পরিশ্রমের আঘাতেই এই সাঁওতাল মেয়েদের দেহ এমন নিটোল, এমন স্থব্যক্ত হয়ে ওঠে: তাদের সকল প্রকার গতিভঙ্গিতে এমন একটা মুক্তির মহিমা প্রকাশ পায়। কবি কীট্স বলেছেন, সতাই সুন্দর। অর্থাৎ, সত্যের বাধামুক্ত স্থুসম্পূর্ণতাতেই সৌন্দর্য। সত্য মুক্তি লাভ করলে আপনিই সুন্দর হয়ে প্রকাশ পায়। প্রকাশের পূর্ণতাই সৌন্দর্য, এই কথাটাই আমি উপনিষদের এই বাণীতে অনুভব করি— আনন্দর্রপমমূতং যদ বিভাতি; অনন্তস্বরূপ যেখানে প্রকাশ পাচ্ছেন সেইখানেই তাঁর অমৃতরূপ, আনন্দরূপ। মানুষ ভয়ে লোভে ঈর্ষায় মূঢ়তায়, প্রয়োজনের সংকীর্ণতায়, এই প্রকাশকে আচ্ছন্ন করে, বিকৃত করে: এবং সেই বিকৃতিকেই অনেক সময় বড়ো নাম দিয়ে বিশেষ ভাবে আদর করে থাকে।

তোসামারু জাহাজ ২৭ বৈশাখ ১৩২৩ ২৯শে বৈশাখ। বিকেলের দিকে যখন পিনাঙের বন্দরে 
ঢুকছি, আমাদের সঙ্গে যে বালকটি এসেছে তার নাম মুকুল, 
সে বলে উঠল, 'ইস্কুলে একদিন পিনাঙ সিঙাপুর মুখস্থ করে 
মরেছি, এ সেই পিনাঙ।' তখন আমার মনে হল, ইস্কুলের 
ম্যাপে পিনাঙ দেখা যেমন সহজ ছিল, এ তার চেয়ে বেশি 
শক্ত নয়। তখন মান্টার ম্যাপে আঙুল বুলিয়ে দেশ দেখাতেন, 
এ হচ্ছে জাহাজ বুলিয়ে দেখানো।

এরকম ভ্রমণের মধ্যে 'বস্তুতন্ত্রতা' খুব সামান্ত। বসে বসে স্বপ্ন দেখবার মতো। না করছি চেপ্তা, না করছি চিন্তা, চোখের সামনে আপনা-আপনি সব জেগে উঠছে। এই-সব দেশ বের করতে, এর পথ ঠিক করে রাখতে, এর রাস্তাঘাট পাকা করে তুলতে, অনেক মান্ত্র্যকে অনেক ভ্রমণ এবং অনেক তুংসাহস করতে হয়েছে; আমরা সেই-সমস্ত ভ্রমণ ও তুংসাহসের বোতলে-ভরা মোরবা উপভোগ করছি যেন। এতে কোনো কাঁটা নেই, খোসা নেই, আঁটি নেই; কেবল শাঁসটুকু আছে, আর তার সঙ্গে যতটা সম্ভব চিনি মেশানো। অকুল সমুজ ফুলে ফুলে উঠছে, দিগন্তের পর দিগন্তের পর্দা উঠে উঠে যাচ্ছে, তুর্গমতার একটা প্রকাণ্ড মূর্তি চোখে দেখতে পাচ্ছি; অথচ আলিপুরে খাঁচার সিংহটার মতো তাকে দেখে আমোদ বোধ করছি; ভীষণও মনোহর হয়ে দেখা দিচ্ছে।

আরব্য উপত্থাসে আলাদিনের প্রদীপের কথা যখন পড়ে-ছিলুম তখন সেটাকে ভারি লোভনীয় মনে হয়েছিল। এ তো সেই প্রদীপেরই মায়া। জলের উপরে, স্থলের উপরে, সেই প্রদীপটা ঘষছে, আর অদৃশ্য দৃশ্য হচ্ছে, দূর নিকটে এসে

পড়ছে। আমরা এক জায়গায় বদে আছি, আর জায়গাগুলোই আমাদের সামনে এসে পড়ছে।

কিন্তু, মানুষ ফলটাকেই যে মুখ্যভাবে চায় তা নয়, ফলিয়ে তোলাটাই তার সব-চেয়ে বড়ো জিনিস। সেইজন্মে, এই-যে ভ্রমণ করছি এর মধ্যে মন একটা অভাব অনুভব করছে, সেটি হচ্ছে এই যে, আমরা ভ্রমণ করছি নে। সমুদ্রপথে আসতে আসতে মাঝে মাঝে দুরে দুরে এক-একটা পাহাড় দেখা দিচ্ছিল, আগাগোড়া গাছে ঢাকা; ঠিক যেন কোন দানব-লোকের প্রকাণ্ড জন্তু তার কোঁকড়া সবুজ রোঁওয়া নিয়ে সমুদ্রের ধারে ঝিমোতে ঝিমোতে রোদ পোয়াচ্ছে; মুকুল তাই দেখে वलल, ७३थान नित्व याज रेष्ट्रा करत । ७३ रेष्ट्रांजी राष्ट्र সত্যকার ভ্রমণ করবার ইচ্ছা। অত্য কর্তৃক দেখিয়ে দেওয়ার বন্ধন হতে মুক্ত হয়ে নিজে দেখার ইচ্ছা। ওই পাহাডওয়ালা ছোটো ছোটো দ্বীপগুলোর নাম জানি নে, ইস্কুলের ম্যাপে ওগুলোকে মুখস্থ করতে হয় নি; দূর থেকে দেখে মনে হয়, ওরা একেবারে তাজা রয়েছে, সার্কুলেটিঙ লাইবেরির বই-গুলোর মতো মানুষের হাতে হাতে ফিরে নানা চিফে চিহ্নিত হয়ে যায় নি; সেইজত্তো মনকে টানে। অত্যের 'পরে মান্তবের বড়ো ঈর্ষা। যাকে আর কেউ পায় নি মানুষ তাকে পেতে চায়। তাতে যে পাওয়ার পরিমাণ বাড়ে তা নয়, কিন্তু পাওয়ার অভিমান বাডে।

সূর্য যখন অন্ত যাচ্ছে তখন পিনাঙের বন্দরে জাহাজ এসে পৌছল। মনে হল, বড়ো স্থানর এই পৃথিবী। জালের সঙ্গে স্থানের যেন প্রেমের মিলন দেখলুম। ধরণী তার ছুই বাহু মেলে সমুদ্রকে আলিঙ্গন করছে। মেঘের ভিতর দিয়ে নীলাভ

পাহাড়গুলির উপরে যে একটি স্থকোমল আলো পড়ছে সে যেন অতি স্ক্র সোনালি রঙের ওড়নার মতো; তাতে বধূর মুখ ঢেকেছে না প্রকাশ করছে তা বলা যায় না। জলে স্থলে আকাশে মিলে এখানে সন্ধ্যাবেলাকার স্বর্ণতোরণের থেকে স্বর্গীয় নহবত বাজতে লাগল।

পালতোলা সমুদ্রের নৌকাগুলির মতো মান্নুষের স্থলর সৃষ্টি অতি অল্পই আছে। যেখানে প্রকৃতির ছন্দে লয়ে মান্নুষকে চলতে হয়েছে সেখানে মান্নুষের সৃষ্টি স্থলর না হয়ে থাকতে পারে না। নৌকোকে জল-বাতাসের সঙ্গে স্থলর কারত হয়েছে, এইজন্সেই জল-বাতাসের শ্রীটুকু সে পেয়েছে। কল যেখানে নিজের জোরে প্রকৃতিকে উপেলা করতে পারে সেইখানেই সেই ওদ্ধত্যে মান্নুষের রচনা কুশ্রী হয়ে উঠতে লজ্জামাত্র করে না। কলের জাহাজে পালের জাহাজের চেয়ে স্থবিধা আছে, কিন্তু সৌন্দর্য নেই। জাহাজ যখন আস্তে আস্তে বন্দরের গা ঘেঁষে এল, যখন প্রকৃতির চেয়ে মান্নুষের ছন্দেন্টা বড়ো হয়ে দেখা দিল, কলের চিমনিগুলো প্রকৃতির বাঁকা ভিঙ্গনার উপর তার সোজা আঁচড় কাটতে লাগল, তখন দেখতে পেলুম মান্নুষের রিপু জগতে কী কুশ্রীতাই সৃষ্টি করছে। সমুদ্রের তীরে তীরে, বন্দরে বন্দরে মান্নুষের লোভ কদর্য ভঙ্গতে স্বর্গকে ব্যঙ্গ করছে—এমনি করেই নিজেকে স্বর্গ থেকে নির্বাসিত করে দিছে।

তোসামারু। পিনাঙ বন্দর

২রা জ্যৈষ্ঠ। উপরে আকাশ, নীচে সমুদ্র। দিনে রাত্রে আমাদের তুই চক্ষুর বরাদ্দ এর বেশি নয়। আমাদের চোখতুটো মা-পৃথিবীর আদর পেয়ে পেটুক হয়ে গেছে। তার পাতে নানা রকমের জোগান দেওয়া চাই। তার অধিকাংশই সে স্পর্শও করে না, ফেলা যায়। কত যে নপ্ত হচ্ছে বলা যায় না, দেখবার জিনিস অতিরিক্ত পরিমাণে পাই বলেই দেখবার জিনিস সম্পূর্ণ করে দেখি নে। এইজত্যে মাঝে মাঝে আমাদের পেটুক চোখের পক্ষে এই রকমের উপবাস ভালো।

আমাদের সামনে মস্ত ছটো ভোজের থালা, আকাশ আর সাগর। অভ্যাসদোষে প্রথমটা মনে হয়, এ ছটো বৃঝি একেবারে শৃত্য থালা। তার পর ছই-একদিন লজ্মনের পর ক্ষুধা একটু বাড়লেই তখন দেখতে পাই, যা আছে তা নেহাত কম নয়। মেঘ ক্রমাগত নতুন নতুন রঙে সরস হয়ে আসছে, আলো ক্ষণে ক্রে নতুন মতুন স্বাদে আকাশকে এবং জলকে পূর্ণ করে তুলছে।

আমরা দিনরাত পৃথিবীর কোলে কাঁথে থাকি বলেই আকাশের দিকে তাকাই নে, আকাশের দিগ্বসনকে বলি উলঙ্গতা। যখন দীর্ঘকাল ওই আকাশের সঙ্গে মুখোমুখি করে থাকতে হয়, তখন তার পরিচয়ের বিচিত্রতায় অবাক হয়ে থাকি। ওখানে মেঘে মেঘে রূপের এবং রঙের অহেতুক বিকাশ। এ যেন গানের আলাপের মতো, রূপ-রঙের রাগরাগিণীর আলাপ চলছে— তাল নেই, আকার-আয়তনের বাঁধাবাঁধি নেই, কোনো অর্থবিশিষ্ট বাণী নেই, কেবলমাত্র মুক্ত স্থরের লীলা। সেই সঙ্গে সমুদ্রের অপ্রর্ত্য ও মুক্ত ছন্দের

নাচ। তার মৃদক্ষে যে বোল বাজছে তার ছন্দ এমন বিপুল যে তার লয় খুঁজে পাওয়া যায় না। তাতে নৃত্যের উল্লাস আছে, অথচ নৃত্যের নিয়ম নেই।

এই বিরাট রঙ্গশালায় আকাশ এবং সমুদ্রের যে রঞ্গ সেইটি দেখবার শক্তি ক্রমে আমাদের বেড়ে ওঠে। জগতে যা-কিছু মহান তার চারি দিকে একটা বিরলতা আছে, তার পটভূমিকা (background) সাদাসিধে। সে আপনাকে দেখাবার জন্মে আর-কিছুর সাহায্য নিতে চায় না। নিশীথের নক্ষত্রসভা অসীম অন্ধকারের অবকাশের মধ্যে নিজেকে প্রকাশ করে। এই সমুদ্র-আকাশের যে বৃহৎ প্রকাশ সেও বহু উপকরণের দ্বারা আপন মর্যাদা নম্ভ করে না। এরা হল জগতের বড়ো ওস্তাদ, ছলাকলায় আমাদের মন ভোলাতে এরা অবজ্ঞা করে। মনকে প্রদ্ধাপূর্বক আপন হতে অগ্রসর হয়ে এদের কাছে যেতে হয়। মন যখন নানা ভোগে জীর্ণ হয়ে আলস এবং 'অন্যথাবৃত্তি' হয়ে থাকে তখন এই ওস্তাদের আলাপ তার পক্ষে অত্যন্ত ফাঁকা।

আমাদের স্থবিধে হয়েছে, সামনে আমাদের আর কিছু
নেই। অক্য বারে যখন বিলিতি যাত্রী-জাহাজে সমুদ্র পাড়ি
দিয়েছি তখন যাত্রীরাই ছিল এক দৃশ্য। তারা নাচে গানে
খেলায় গোলেমালে অনন্তকে আচ্ছন্ন করে রাখত। এক
মুহূর্তও তারা ফাঁকা ফেলে রাখতে চাইত না। তার উপরে
সাজসজ্জা কায়দাকালুনের উপসর্গ ছিল। এখানে জাহাজের
ডেকের সঙ্গে সমুদ্র-আকাশের কোনো প্রতিযোগিতা নেই।
যাত্রীর সংখ্যা অতি সামান্ত, আমরাই চারজন; বাকি ছতিনজন ধীর প্রকৃতির লোক। তার পরে, ঢিলাটালা বেশেই

ঘুমচ্ছি, জাগছি, খেতে যাচ্ছি, কারও কোনো আপত্তি নেই; তার প্রধান কারণ, এমন কোনো মহিলা নেই আমাদের অপরিচ্ছনতায় যাঁর অসম্ভ্রম হতে পারে।

এইজন্মেই প্রতিদিন আমরা বুঝতে পারছি, জগতে স্র্বোদয় ও স্থান্ত সামান্ত ব্যাপার নয়, তার অভ্যর্থনার জন্তে স্বর্গে মর্তে রাজকীয় সমারোহ। প্রভাতে পৃথিবী তার ঘোমটা খুলে দাঁড়ায়, তার বাণী নানা স্থরে জেগে ওঠে; সন্ধ্যায় স্বর্গ-লোকের য়বনিকা উঠে য়য়, এবং ছ্য়লোক আপন জ্যোতি-রোমাঞ্চিত নিঃশক্তার দারা পৃথিবীর সম্ভায়ণের উত্তর দেয়। স্বর্গমর্ভের এই মুখোমুখি আলাপ যে কত গন্তীর এবং কত মহীয়ান, এই আকাশ ও সমুজের মাঝখানে দাঁড়িয়ে তা আমরা বুঝতে পারি।

দিগন্ত থেকে দেখতে পাই, মেঘগুলো নানা ভঙ্গিতে আকাশে উঠে চলেছে, যেন স্থাইকৈর্তার আজিনার আকার-ফোয়ারার মৃথ খুলে গেছে। বস্তু প্রায় কিছুই নেই, কেবল আকৃতি, কোনোটার সঙ্গে কোনোটার মিল নেই। নানা রকমের আকার— কেবল সোজা লাইন নেই। সোজা লাইনটা মান্থ্যের হাতের কাজের। তার ঘরের দেওয়ালে, তার কারখানাঘরের চিমনিতে মান্থ্যের জয়স্তম্ভ একেবারে সোজা খাড়া। বাঁকা রেখা জীবনের রেখা, মান্থ্য সহজে তাকে আয়ন্ত করতে পারে না। সোজা রেখা জড় রেখা, সে সহজেই মান্থ্যের শাসন মানে; সে মান্থ্যের বোঝা বয়, মান্থ্যের অত্যাচার সয়।

যেমন আকৃতির হরির লুঠ, তেমনি রঙের। রঙ যে কতরকম হতে পারে তার সীমা নেই। রঙের তান উঠছে,

তানের উপর তান; তাদের মিলও যেমন তাদের অমিলও তেমনি, তারা বিরুদ্ধ নয় অথচ বিচিত্র। রঙের সমারোহেও যেমন প্রকৃতির বিলাস রঙের শান্তিতেও তেমনি। স্থান্তের মুহুর্তে পশ্চিম আকাশ যেখানে রঙের ঐশ্বর্য পাগলের মতো তুই হাতে বিনা প্রয়োজনে ছড়িয়ে দিচ্ছে সেও যেমন আশ্চর্য, পূর্ব আকাশে যেখানে শান্তি এবং সংযম সেখানেও রঙের পেলবতা, কোমলতা, অপরিমেয় গভীরতা তেমনি আশ্চর্য। প্রকৃতির হাতে অপর্যাপ্তও যেমন মহৎ হতে পারে পর্যাপ্তও তেমনি। স্থান্তে স্র্যোদয়ে প্রকৃতি আপনার ডাইনে বাঁয়ে একই কালে সেটা দেখিয়ে দেয়; তার খেয়াল আর গ্রুপদ একই সঙ্গে বাজতে থাকে, অথচ কেউ কারও মহিমাকে আঘাত করে না।

তার পরে, রঙের আভায় আভায় জল যে কত বিচিত্র কথাই বলতে পারে তা কেমন করে বর্ণনা করব। সে তার জলতরঙ্গে রঙের যে গং বাজাতে থাকে তাতে স্থরের চেয়ে শ্রুতি অসংখ্য। আকাশ যে সময়ে তার প্রশান্ত স্তর্নতার উপর রঙের মহতোমহীয়ান্কে দেখায় সমুদ্র সেইসময় তার ছোটো ছোটো লহরীর কম্পনে রঙের অণোরণীয়ান্কে দেখাতে থাকে— তথন আশ্চর্যের অন্ত পাওয়া যায় না।

সমুদ্র-আকাশের গীতিনাট্যলীলায় রুদ্রের প্রকাশ কিরকম দেখা গেছে, সে পূর্বেই বলেছি। আবার কালও তিনি তাঁর ডমরু বাজিয়ে অটুহাস্থে আর-এক ভঙ্গিতে দেখা দিয়ে গেলেন। সকালে আকাশ জুড়ে নীল মেঘ এবং ধোঁওয়ালো মেঘ স্তরে স্তরে পাকিয়ে পাকিয়ে ফুলে ফুলে উঠল। মুঘলধারে বৃষ্টি। বিছ্যুৎ আমাদের জাহাজের চার দিকে তার তলোয়ার

00

খেলিয়ে বেড়াতে লাগল। তার পিছনে পিছনে বজের গর্জন।
একটা বজ ঠিক আমাদের সামনে জলের উপর পড়ল, জল
থেকে একটা বাষ্পরেখা সাপের মতো ফোঁস করে উঠল।
আর-একটা বজ পড়ল আমাদের সামনেকার মাস্তলে। রুদ্র
যেন সুইট্জারল্যাণ্ডের ইতিহাস-বিশ্রুত বীর উইলিয়ম টেলের
মতো তাঁর অদ্ভুত ধন্থবিভার পরিচয় দিয়ে গেলেন— মাস্তলের
ডগাটায় তাঁর বাণ লাগল, আমাদের স্পর্শ করল না। এই
বড়ে আমাদের সঙ্গী আর-একটা জাহাজের প্রধান মাস্তল
বিদীর্ণ হয়েছে শুনলুম। মানুষ যে বাঁচে এই আশ্চর্য।

9

এই কয়দিন আকাশ এবং সমুদ্রের দিকে চোখ ভরে দেখছি আর মনে হচ্ছে, অনন্তের রঙ তো শুত্র নয়, তা কালো কিম্বা নীল। এই আকাশ খানিক দূর পর্যন্ত আকাশ অর্থাৎ প্রকাশ, ততটা সে সাদা। তার পরে সে অব্যক্ত, সেইখান থেকে সে নীল। আলো যতদূর সীমার রাজ্য সেই পর্যন্ত; তার পরেই অসীম অন্ধকার। সেই অসীম অন্ধকারের বুকের উপরে এই পৃথিবীর আলোকময় দিনটুকু যেন কৌস্তভ্তন্যির হার তুলছে।

এই প্রকাশের জগৎ, এই গৌরাঙ্গী, তার বিচিত্র রঙের সাজ পরে অভিসারে চলেছে— ওই কালোর দিকে, ওই অনির্বচনীয় অব্যক্তর দিকে। বাঁধা নিয়মের মধ্যে বাঁধা থাকাতেই তার মরণ— সে কুলকেই সর্বস্ব করে চুপ করে বসে থাকতে পারে না, সে কুল খুইয়ে বেরিয়ে পড়েছে।

এই বেরিয়ে যাওয়া বিপদের যাত্রা; পথে কাঁটা, পথে সাপ, পথে ঝড় বৃষ্টি— সমস্তকে অতিক্রম ক'রে বিপদকে উপেক্ষা করে সে যে চলেছে, সে কেবল ওই অব্যক্ত অসীমের টানে। অব্যক্তর দিকে, 'আরো'র দিকে, প্রকাশের এই কুল-খোওয়ানো অভিসার্যাত্রা— প্রলয়ের ভিতর দিয়ে, বিপ্লবের কাঁটাপথে পদে পদে রক্তের চিহ্ন এঁকে।

किन्छ, रकन हरण, रकान मिरक हरण, ७ मिरक रहा अरथत চিহ্ন নেই, কিছু তো দেখতে পাওয়া যায় না। না, দেখা যায় না, সব অব্যক্ত। কিন্তু, শূতা তো নয়; কেননা, ওই দিক থেকেই বাঁশির সুর আসছে। আমাদের চলা, এ চোখে দেখে চলা নয়, এ সুরের টানে চলা। যেটুকু চোখে দেখে চলি সে তো বিদ্যানের চলা, তার হিসাব আছে, তার প্রমাণ আছে; সে ঘুরে ঘুরে কুলের মধ্যেই চলা। সে চলায় কিছুই এগোয় না। আর, যেটুকু বাঁশি শুনে পাগল হয়ে চলি, যে চলায় মরা-বাঁচা জ্ঞান থাকে না, সেই পাগলের চলাতেই জগৎ এগিয়ে চলেছে। সেই চলাকে নিন্দার ভিতর দিয়ে, বাধার ভিতর দিয়ে চলতে হয় ; কোনো নজির মানতে গেলেই তাকে থমকে দাঁড়াতে হয়। তার এই চলার বিরুদ্ধে হাজাররকম যুক্তি আছে, সে যুক্তি তর্কের দ্বারা খণ্ডন করা যায় না। তার এই চলার কেবল একটিমাত্র কৈফিয়ত আছে— সে বলছে, 'ওই অন্ধকারের ভিতর দিয়ে বাঁশি আমাকে ডাকছে।' নইলে কেউ কি সাধ করে আপনার সীমা ডিঙিয়ে যেতে পারে ? যে দিক থেকে ওই মনোহরণ অন্ধকারের বাঁশি বাজছে ওই দিকেই মাতুষের সমস্ত আরাধনা, সমস্ত কাব্য, সমস্ত শিল্পকলা, সমস্ত বীরত্ব, সমস্ত আত্মত্যাগ মুখ ফিরিয়ে আছে ; ওই দিকে চেয়েই

মানুষ রাজ্যসুখ জলাঞ্জলি দিয়ে বিবাগি হয়ে বেরিয়ে গেছে,
মরণকে মাথায় করে নিয়েছে। ওই কালোকে দেখে মানুষ
ভূলেছে, ওই কালোর বাঁশিতেই মানুষকে উত্তরমেরু দক্ষিণমেরুতে টানে, অণুবীক্ষণ দূরবীক্ষণের রাস্তা বেয়ে মানুষের মন
তুর্গমের পথে ঘুরে বেড়ায়, বার বার মরতে মরতে সমুদ্রপারের
পথ বের করে, বার বার মরতে মরতে আকাশপারের ডানা
মেলতে থাকে।

মানুষের মধ্যে যে-সব মহাজাতি কুলত্যাগিনী তারাই এগোচ্ছে ভয়ের ভিতর থেকে অভয়ে, বিপদের ভিতর দিয়ে সম্পদে। যারা সর্বনাশা কালোর বাঁশি গুনতে পেলে না তারা কেবল পুঁথির নজির জড়ো করে কুল আঁকড়ে বসে রইল, তারা কেবল শাসন মানতেই আছে। তারা কেন বুথা এই আনন্দলোকে জন্মছে যেখানে সীমা কাটিয়ে অসীমের সঙ্গে নিত্যলীলাই হচ্ছে জীবনযাত্রা, যেখানে বিধানকে ভাসিয়ে দিতে থাকাই হচ্ছে বিধি।

আবার, উলটো দিক থেকে দেখলে দেখতে পাই, ওই কালো অনন্ত আসছেন তাঁর আপনার শুল্রজ্যোতির্ময়ী আনন্দর্গতির দিকে। অসীমের সাধনা এই স্থন্দরীর জন্তে, সেইজত্যেই তাঁর বাঁনি বিরাট অন্ধকারের ভিতর দিয়ে এমন ব্যাকুল হয়ে বাজছে; অসীমের সাধনা এই স্থন্দরীকে নৃতন নৃতন মালায় নৃতন করে সাজাছে। ওই কালো এই রূপসীকে এক মুহূর্ত বুকের থেকে নামিয়ে রাখতে পারেন না, কেননা এ যে তাঁর পরমা সম্পদ্। ছোটোর জন্যে বড়োর এই সাধনা যে কী অসীম, তা ফুলের পাপড়িতে পাপড়িতে, পাখির পাখায় পাখায়, মেঘের রঙে রঙে, মান্থ্যের হৃদয়ের অপরূপ লাবণ্যে

মুহূর্তে মুহূর্তে ধরা পড়ছে। রেখায় রেখায়, রঙে রঙে, রসে রসে ভৃপ্তির আর শেষ নেই। এই আনন্দ কিসের ?— অব্যক্ত যে ব্যক্তর মধ্যে কেবলই আপনাকে প্রকাশ করছেন, আপনাকে ত্যাগ করে করে ফিরে পাচ্ছেন।

এই অব্যক্ত কেবলই যদি না-মাত্র, শৃত্যমাত্র হতেন, তা হলে প্রকাশের কোনো অর্থই থাকত না, তা হলে বিজ্ঞানের অভিব্যক্তি কেবল একটা শব্দমাত্র হত। ব্যক্ত যদি অব্যক্তেরই প্রকাশ না হত তা হলে যা-কিছু আছে তা নিশ্চল হয়ে থাকত, কেবলই আরো-কিছুর দিকে আপনাকে নৃতন করে তুলত না। এই আরো-কিছুর দিকেই সমস্ত জগতের আনন্দ কেন? এই অজানা আরো-কিছুর বাঁশি শুনেই সে কুল ত্যাগ করে কেন? ওই দিকে শৃত্য নয় ব'লেই, ওই দিকেই সে পূর্ণকে অন্তত্তব করে ব'লেই। সেইজন্যই উপনিষদ বলেছেন— ভূমৈব স্থাং, ভূমাত্বেব বিজিজ্ঞাসিতব্যঃ। সেইজন্যই তো স্থির এই লীলা দেখছি, আলো এগিয়ে চলেছে অন্ধকারের অকুলে, অন্ধকার নেমে আসছে আলোর কুলে। আলোর মন ভুলেছে কালোয়, কালোর মন ভুলেছে আলোয়।

মানুষ যখন জগৎকে না'এর দিক থেকে দেখে তখন তার রূপক একেবারে উলটে যায়। প্রকাশের একটা উলটো পিঠ আছে, সে হচ্ছে প্রলয়। মৃত্যুর ভিতর দিয়ে ছাড়া প্রাণের বিকাশ হতেই পারে না। হয়ে-ওঠার মধ্যে ছটো জিনিস থাকাই চাই— যাওয়া এবং হওয়া। হওয়াটাই হচ্ছে মুখ্য, যাওয়াটাই গৌণ।

কিন্তু, মানুষ যদি উলটো পিঠেই চোখ রাখে, বলে, সবই যাচ্ছে, কিছুই থাকছে না— বলে, জগৎ বিনাশেরই প্রতিরূপ,

সমস্তই মায়া, যা-কিছু দেখছি এ সমস্তই 'না'— তা হলে এই প্রকাশের রূপকেই সে কালো ক'রে, ভয়ংকর ক'রে দেখে। তখন সে দেখে, এই কালো কোথাও এগোচ্ছে না, কেবল বিনাশের বেশে নৃত্য করছে। আর, অনন্ত রয়েছেন আপনাতে আপনি নির্লিপ্ত, এই কালিমা তাঁর বুকের উপর মৃত্যুর ছায়ার মতো চঞ্চল হয়ে বেড়াচ্ছে, কিন্তু স্তর্ধকে স্পর্শ করতে পারছে না। এই কালো দৃশ্যত আছে, কিন্তু বস্তুত নেই; আর, যিনি কেবলমাত্র আছেন তিনি স্থির, ওই প্রলয়র্মপিণী না-থাকা তাঁকে লেশমাত্র বিক্ষুর্ক করে না। এখানে আলোর সঙ্গে কালোর সেই সম্বন্ধ, থাকার সঙ্গে না-থাকার যে সম্বন্ধ। কালোর সঙ্গে আলোর আনন্দের লীলা নেই; এখানে যোগের অর্থ হচ্ছে প্রেমের যোগ নয়, জ্ঞানের যোগ। তুইয়ের যোগে এক নয়, একের মধ্যেই এক। মিলনে এক নয়, প্রলয়ে এক।

কথাটাকে আর-একটু পরিষ্কার করবার চেষ্টা করি।

একজন লোক ব্যাবসা করছে। সে লোক করছে কী ?
তার মূলধনকে অর্থাৎ পাওয়া সম্পদকে সে মূনফা অর্থাৎ নাপাওয়া সম্পদের দিকে প্রেরণ করছে। পাওয়া সম্পদটা
সীমাবদ্ধ ও ব্যক্ত, না-পাওয়া সম্পদটা অসীম ও অব্যক্ত।
পাওয়া সম্পদ সমস্ত বিপদ স্বীকার ক'রে না-পাওয়া সম্পদের
অভিসারে চলেছে। না-পাওয়া সম্পদ অদৃশ্য ও অলব্ধ বটে
কিন্তু তার বাঁশি বাজছে, সেই বাঁশি ভূমার বাঁশি। যে বণিক
সেই বাঁশি শোনে সে আপন ব্যাক্ষে-জমানো কোম্পানিকাগজের কুল ত্যাগ করে সাগর গিরি ডিঙিয়ে বেরিয়ে পড়ে।
এখানে কী দেখছি ? না, পাওয়া সম্পদের সঙ্গে না-পাওয়া
সম্পদের একটি লাভের যোগ আছে। এই যোগে উভয়ত

আনন্দ। কেননা, এই যোগে পাওয়া না-পাওয়াকে পাচ্ছে, এবং না-পাওয়া পাওয়ার মধ্যে ক্রমাগত আপনাকেই পাচ্ছে।

কিন্তু মনে করা যাক, একজন ভীতু লোক বণিকের খাতায় এই খরচের দিকের হিসাবটাই দেখছে। বণিক কেবলই আপনার পাওয়া টাকা খরচ করেই চলেছে, তার অন্ত নেই। তার গা শিউরে ওঠে। সে বলে, এই তো প্রলয়! খরচের হিসাবের কালো অঙ্কগুলো রক্তলোলুপ রসনা তুলিয়ে কেবলই যে নৃত্যু করছে! যা খরচ, অর্থাৎ বস্তুত যা নেই, তাই প্রকাণ্ড প্রকাণ্ড অঙ্ক-বস্তুর আকার ধরে খাতা জুড়ে বেড়ে বেড়েই চলেছে! একেই তো বলে মায়া! বণিক মুগ্ধ হয়ে এই মায়া-অঙ্কটির চিরদীর্ঘায়মাণ শৃঙ্খল কাটাতে পারছে না। এ স্থলে मुक्लिंग की ? ना, ७रे महल अक्ष शलारक এरक रात लाभ করে দিয়ে খাতার নিশ্চল নির্বিকার গুল্র কাগজের মধ্যে নিরাপদ ও নিরঞ্জন হয়ে স্থির লাভ করা। দেওয়া ও পাওয়ার মধ্যে যে-একটি আনন্দময় সম্বন্ধ আছে, যে সম্বন্ধ থাকার দরুন মানুষ ত্রংসাহসের পথে যাত্রা ক'রে মৃত্যুর মধ্য দিয়ে জয়লাভ করে, ভীতু মানুষ তাকে দেখতে পায় না। তাই বলে—

> মায়াময়মিদমখিলং হিছা ব্ৰহ্মপদং প্ৰবিশাশু বিদিয়া।

তোদামারু। চীনসমুদ্র ৫ জ্যৈষ্ঠ ১৩২৩ শুনেছিলুম, পারস্থের রাজা যখন ইংলণ্ডে গিয়েছিলেন তখন হাতে খাওয়ার প্রসঙ্গে তিনি ইংরেজকে বলেছিলেন, 'কাঁটা-চামচ দিয়ে খেতে গিয়ে তোমরা খাওয়ার একটা আনন্দ থেকে বঞ্চিত হও।' যারা ঘটকের হাত দিয়ে বিয়ে করে তারা কোর্ট্ শিপের আনন্দ থেকে বঞ্চিত হয়। হাত দিয়ে স্পর্শ করেই খাবারের সঙ্গে কোর্ট্ শিপ আরম্ভ হয়। আঙুলের ডগা দিয়েই স্বাদগ্রহণের শুক্ন।

আমার তেমনি জাহাজ থেকেই জাপানের স্বাদ শুরু হয়েছে। যদি ফরাসি জাহাজে করে জাপানে যেতুম তা হলে আঙুলের ডগা দিয়ে পরিচয় আরম্ভ হত না।

এর আগে অনেকবার বিলিতি জাহাজে করে সমুদ্রযাত্রা করেছি, তার সঙ্গে এই জাহাজের বিস্তর তফাত। সে-সব জাহাজের কাপ্তেন ঘোরতর কাপ্তেন। যাত্রীদের সঙ্গে খাওয়া-দাওয়া হাসি-তামাশা যে তার বন্ধ তা নয়; কিন্তু কাপ্তেনিটা খুব টক্টকে রাজা। এত জাহাজে আমি ঘুরেছি, তার মধ্যে কোনো কাপ্তেনকেই আমার মনে পড়ে না। কেননা, তারা কেবলমাত্র জাহাজের অঙ্গ। জাহাজ-চালানোর মাঝখান দিয়ে তাদের সঙ্গে আমাদের সম্বন্ধ।

হতে পারে আমি যদি য়ুরোপীয় হতুম তা হলে তারা যে কাপ্তেন ছাড়াও আর কিছু, তারা যে মান্ত্র্য, এটা আমার অন্তভব করতে বিশেষ বাধা হত না। কিন্তু, এ জাহাজেও আমি বিদেশী; একজন য়ুরোপীয়ের পক্ষেও আমি যা, একজন জাপানির পক্ষেও আমি তাই।

এ জাহাজে চড়ে অবধি দেখতে পাচ্ছি, আমাদের কাপ্তেনের

কাপ্তেনিটা কিছুমাত্র লক্ষণোচর নয়, একেবারেই সহজ মানুষ।
যারা তাঁর নিম্নতর কর্মচারী তাঁদের সঙ্গে তাঁর কর্মের সম্বন্ধ
এবং দূরত্ব আছে, কিন্তু যাত্রীদের সঙ্গে কিছুমাত্র নেই।
ঘোরতর ঝড়ঝাপটের মধ্যেও তাঁর ঘরে গেছি; দিব্যি সহজ
ভাব। কথায়-বার্তায় ব্যবহারে তাঁর সঙ্গে আমাদের যে জমে
গিয়েছে সে কাপ্তেন হিসাবে নয়, মানুষ হিসাবে। এ যাত্রা
আমাদের শেষ হয়ে যাবে, তাঁর সঙ্গে জাহাজ-চলার সম্বন্ধ
আমাদের ঘুচে যাবে, কিন্তু তাঁকে আমাদের মনে থাকবে।

আমাদের ক্যাবিনের যে স্টু রার্ড্ আছে সেও দেখি তার কাজকর্মের সীমাটুকুর মধ্যেই শক্ত হয়ে থাকে না। আমরা আপনাদের মধ্যে কথাবার্তা কচ্ছি, তার মাঝখানে এসে সেও ভাঙা ইংরেজিতে যোগ দিতে বাধা বোধ করে না। মুকুল ছবি আঁকছে, সে এসে খাতা চেয়ে নিয়ে তার মধ্যে ছবি আঁকতে লেগে গেল।

আমাদের জাহাজের যিনি খাজাঞ্চি তিনি একদিন এসে আমাকে বললেন, 'আমার মনে অনেক বিষয়ে প্রশ্ন আসে, তোমার সঙ্গে তার বিচার করতে ইচ্ছে করি; কিন্তু আমি ইংরাজি এত কম জানি যে, মুখে মুখে আলোচনা করা আমার পক্ষে সন্তব নয়। তুমি যদি কিছু না মনে কর তবে আমি মাঝে মাঝে কাগজে আমার প্রশ্ন লিখে এনে দেব, তুমি অবসরমত সংক্ষেপে ত্-চার কথায় তার উত্তর লিখে দিয়ো।' তার পর থেকে রাষ্ট্রের সঙ্গে সমাজের সম্বন্ধ কী, এই নিয়ে তার সঙ্গে আমার প্রশোত্তর চলছে।

অন্ত কোনো জাহাজের খাজাঞ্চি এই-সব প্রশ্ন নিয়ে যে মাথা বকায়, কিম্বা নিজের কাজকর্মের মাঝখানে এরকম

উপসর্গের সৃষ্টি করে, এরকম আমি মনে করতে পারি নে। এদের দেখে আমার মনে হয়, এরা নৃতনজাগ্রত জাতি, এরা সমস্তই নৃতন করে জানতে, নৃতন করে ভাবতে উৎস্ক। ছেলেরা নতুন জিনিস দেখলে যেমন ব্যগ্র হয়ে ওঠে, আইডিয়া সম্বন্ধে এদের যেন সেইরকম ভাব।

তা ছাড়া আর-একটা বিশেষত্ব এই যে, এক পক্ষে জাহাজের যাত্রী আর-এক পক্ষে জাহাজের কর্মচারী, এর মাঝখানকার গণ্ডিটা তেমন শক্ত নয়। আমি যে এই খাজাঞ্চির প্রশ্নের উত্তর লিখতে বসব, এ কথা মনে করতে তার কিছু বাধে নি— 'আমি ছটো কথা শুনতে চাই, তুমি ছটো কথা বলবে, এতে বিত্ন কী আছে ?' মানুষের উপর মানুষের যে-একটি দাবি আছে সেই দাবিটা সরল ভাবে উপস্থিত করলে মনের মধ্যে আপনি সাড়া দেয়, তাই আমি খুশি হয়ে আমার সাধ্যমত এই আলোচনায় যোগ দিয়েছি।

আর-একটা জিনিস আমার বিশেষ করে চোখে লাগছে।
মূকুল বালকমাত্র, সে ডেকের প্যাসেঞ্জার। কিন্তু, জাহাজের
কর্মচারীরা তার সঙ্গে অবাধে বন্ধুছ করছে। কী করে জাহাজ
চালায়, কী করে সমুদ্রে পথ নির্ণয় করে, কী করে গ্রহনক্ষত্র
পর্যবেক্ষণ করতে হয়, কাজ করতে করতে তারা এই-সমস্ত
তাকে বোঝায়; তা ছাড়া নিজেদের কাজকর্ম আশাভরসার
কথাও ওর সঙ্গে হয়। মুকুলের শথ গেল, জাহাজের এঞ্জিনের
ব্যাপার দেখবে। ওকে কাল রাত্রি এগারোটার সময়
জাহাজের পাতালপুরীর মধ্যে নিয়ে গিয়ে এক ঘণ্টা ধরে সমস্ত
দেখিয়ে আনলে।

কাজের সম্বন্ধের ভিতর দিয়েও মান্তবের সঙ্গে আত্মীয়তার

সম্বন্ধ, এইটেই বোধ হয় আমাদের পূর্বদেশের জিনিস।
পশ্চিমদেশ কাজকে খুব শক্ত করে খাড়া করে রাখে, সেখানে
মানব-সম্বন্ধের দাবি বেঁষতে পারে না। তাতে কাজ খুব
পাকা হয় সন্দেহ নেই। আমি ভেবেছিলুম, জাপান তো
যুরোপের কাছ থেকে কাজের দীক্ষা গ্রহণ করেছে, অতএব
তার কাজের গণ্ডিও বোধ হয় পাকা। কিন্তু, এই জাপানি
জাহাজে কাজ দেখতে পাচ্ছি, কাজের গণ্ডিগুলোকে দেখতে
পাচ্ছি নে। মনে হচ্ছে, যেন আপনার বাড়িতে আছি,
কোম্পানির জাহাজে নেই। অথচ, ধোওয়া মাজা প্রভৃতি
জাহাজের নিত্যকর্মের কোনো খুঁত নেই।

প্রাচ্যদেশে মানবসমাজের সম্বন্ধগুলি বিচিত্র এবং গভীর।
পূর্বপুরুষ যাঁরা মারা গিয়েছেন তাঁদের সঙ্গেও আমাদের সম্বন্ধ
ছিন্ন হয় না। আমাদের আত্মীয়তার জাল বছবিস্তৃত। এই
নানা সম্বন্ধের নানা দাবি মেটানো আমাদের চিরাভ্যস্ত, সেইজত্যে তাতে আমাদের আনন্দ। আমাদের ভ্ত্যেরাও কেবল
বেতনের নয়, আত্মীয়তার দাবি করে। সেইজত্যে যেখানে
আমাদের কোনো দাবি চলে না, যেখানে কাজ অত্যন্ত খাড়া,
সেখানে আমাদের প্রকৃতি কন্ত পায়। অনেক সময়ে ইংরেজ
মনিবের সঙ্গে বাঙালি কর্মচারীর যে বোঝাপড়ার অভাব ঘটে
তার কারণ এই—ইংরেজ কর্তা বাঙালি কর্মচারীর দাবি
বুঝতে পারে না, বাঙালি কর্মচারী ইংরেজ কর্তার কাজের
কড়া শাসন বুঝতে পারে না। কর্মশালার কর্তা যে কেবলমাত্র
কর্তা হবে তা নয়, মা-বাপ হবে, বাঙালি কর্মচারী চিরকালের
অভ্যাসবশত এইটে প্রত্যাশা করে; যখন বাধা পায় তখন
আশ্চর্য হয়, এবং মনে মনে মনিবকে দোষ না দিয়ে থাকতে

পারে না। ইংরেজ কাজের দাবিকে মানতে অভ্যস্ত, বাঙালি মানুষের দাবিকে মানতে অভ্যস্ত; এইজন্মে উভয় পক্ষে ঠিকমত মিটমাট হতে চায় না।

কিন্তু, কাজের সম্বন্ধ এবং মানুষের সম্বন্ধ এ ছয়ের বিচ্ছেদ না হয়ে সামঞ্জন্ম হওয়াটাই দরকার, এ কথা না মনে করে থাকা যায় না। কেমন করে সামঞ্জন্ম হতে পারে, বাইরে থেকে তার কোনো বাঁধা নিয়ম ঠিক করে দেওয়া যায় না। সত্যকার সামঞ্জন্ম প্রকৃতির ভিতর থেকে ঘটে। আমাদের দেশে প্রকৃতির এই ভিতরকার সামঞ্জন্ম ঘটে ওঠা কঠিন, কেননা যাঁরা আমাদের কাজের কর্তা তাঁদের নিয়ম অনুসারেই আমরা কাজ চালাতে বাধ্য।

জাপানে প্রাচ্যমন পাশ্চাত্যের কাছ থেকে কাজের
শিক্ষা লাভ করেছে, কিন্তু কাজের কর্তা তারা নিজেই।
এইজন্মে মনের ভিতরে একটা আশা হয় যে, জাপানে হয়তো
পাশ্চাত্য কাজের সঙ্গে প্রাচ্য ভাবের একটা সামঞ্জন্ম ঘটে
উঠতে পারে। যদি সেটা ঘটে, তবে সেইটেই পূর্ণতার আদর্শ
হবে। শিক্ষার প্রথম অবস্থায় অন্তকরণের ঝাঁজটা যখন কড়া
থাকে তখন বিধিবিধান সম্বন্ধে ছাত্র গুরুর চেয়ে আরো কড়া
হয়; কিন্তু ভিতরকার প্রকৃতি আস্তে আস্তে আপনার কাজ
করতে থাকে, এবং শিক্ষার কড়া অংশগুলোকে নিজের জারক
রসে গলিয়ে আপন করে নেয়। এই জীর্ণ করে নেওয়ার
কাজটা একট্ সময়সাধ্য। এইজন্মেই পশ্চিমের শিক্ষা জাপানে
কী আকার ধারণ করবে, সেটা স্পিষ্ট করে দেখবার সময়
এখনো হয় নি। সন্তবত, এখন আমরা প্রাচ্য-পাশ্চাত্যের
বিস্তর অসামঞ্জন্ম্য দেখতে পাব, যেটা কুঞী। আমাদের

দেশেও পদে পদে তা দেখতে পাওয়া যায়। কিন্তু, প্রকৃতির কাজই হচ্ছে অসামঞ্জস্তুলোকে মিটিয়ে দেওয়া। জাপানে সেই কাজ চলছে সন্দেহ নেই। অন্তত, এই জাহাজটুকুর মধ্যে আমি তো এই ছুই ভাবের মিলনের চিহ্ন দেখতে পাচ্ছি।

2

২রা জ্যৈষ্ঠে আমাদের জাহাজ সিঙ্গাপুরে এসে পোঁছল। অনতিকাল পরেই একজন জাপানি যুবক আমার সঙ্গে দেখা করতে এলেন; তিনি এখানকার একটি জাপানি কাগজের সম্পাদক। তিনি আমাকে বললেন, তাঁদের জাপানের স্ব-চেয়ে বড়ো দৈনিকপত্রের সম্পাদকের কাছ থেকে তাঁরা তার পেয়েছেন যে, আমি জাপানে যাচ্ছি; সেই সম্পাদক আমার কাছ থেকে একটি বক্তৃতা আদায় করবার জন্মে অনুরোধ করেছেন। আমি বললুম, জাপানে না পৌছে আমি এ বিষয়ে আমার সম্মতি জানাতে পারব না। তখনকার মতো এইটুকুতেই মিটে গেল। আমাদের যুবক ইংরেজ বন্ধু পিয়ার্সন এবং মুকুল শহর দেখতে বেরিয়ে গেলেন। জাহাজ একেবারে ঘাটে লেগেছে। এই জাহাজের ঘাটের চেয়ে কুশ্রী বিভীষিকা আর নেই— এরই মধ্যে ঘন মেঘ করে বাদলা দেখা দিলে। বিকট ঘড়্ ঘড়্ শব্দে জাহাজ থেকে মাল ওঠানো-নাবানো চলতে লাগল। আমি কুঁড়ে মানুষ, কোমর বেঁধে শহর দেখতে বেরোনো আমার ধাতে নেই। আমি সেই বিষম গোলমালের সাইক্লোনের মধ্যে ডেকে বসে মনকে কোনোমতে শান্ত করে রাখবার জন্মে লিখতে বসে গেলুম।

थानिक वार्ष कार्युन अरम थवत मिरलन या, अक्जन জাপানি মহিলা আমার সঙ্গে দেখা করতে চান। আমি লেখা বন্ধ ক'রে একটি ইংরাজি-বেশ-পরা জাপানি মহিলার সঙ্গে আলাপে প্রবৃত্ত হলুম। তিনিও সেই জাপানি সম্পাদকের পক্ষ নিয়ে বক্ততা করবার জন্মে আমাকে অনুরোধ করতে লাগলেন। আমি বহু কণ্টে সে অনুরোধ কাটালুম। তখন তিনি বললেন, 'আপনি যদি একটু শহর বেড়িয়ে আসতে ইচ্ছা করেন তো আপনাকে সব দেখিয়ে আনতে পারি। তখন সেই বস্তা-তোলার নিরন্তর শব্দ আমার মনটাকে জাঁতার মতো পিষছিল, কোথাও পালাতে পারলে বাঁচি; সুতরাং আমাকে বেশি পীডাপীডি করতে হল না। সেই মহিলাটির মোটর গাডিতে ক'রে শহর ছাডিয়ে রবার গাছের আবাদের ভিতর দিয়ে, উচু নিচু পাহাড়ের পথে অনেকটা দুর ঘুরে এলুম। জমি র্টেউ-খেলানো, ঘাস ঘন সবজ, রাস্তার পাশ দিয়ে একটি ঘোলা জলের স্রোত কল কল করে এঁকে বেঁকে ছুটে চলেছে, জলের মাঝে মাঝে আঁটিবাঁধা কাটা বেত ভিজছে। রাস্তার হুই ধারে সব বাগানবাড়ি। পথে ঘাটে চীনেই বেশি; এখানকার সকল কাজেই তারা আছে।

গাড়ি শহরের মধ্যে যখন এল, মহিলাটি তাঁর জাপানি জিনিসের দোকানে আমাকে নিয়ে গেলেন। তখন সন্ধ্যা হয়ে এসেছে; মনে মনে ভাবছি, জাহাজে আমাদের সন্ধ্যা-বেলাকার খাবার সময় হয়ে এল; কিন্তু সেখানে সেই শব্দের ঝড়ে বস্তা তোলপাড় করছে কল্পনা ক'রে কোনোমতেই ফিরতে মন লাগছিল না। মহিলাটি একটি ছোটো ঘরের মধ্যে বসিয়ে, আমাকে ও আমার সঙ্গী ইংরাজটিকে থালায়

ফল সাজিয়ে খেতে অন্থরোধ করলেন। ফল খাওয়া হলে পর তিনি আস্তে আন্তর্জাধ করলেন, যদি আপতি না থাকে তিনি আমাদের হোটেলে খাইয়ে আনতে ইচ্ছা করেন। তাঁর এ অন্থরোধও আমরা লজ্মন করি নি। রাত্রি প্রায় দশটার সময় তিনি আমাদের জাহাজে পোঁছিয়ে দিয়ে বিদায় নিয়ে গেলেন।

এই রমণীর ইতিহাসে কিছু বিশেষত্ব আছে। এঁর স্বামী জাপানে আইনব্যবসায়ী ছিলেন। কিন্তু সে ব্যবসায় যথেষ্ট লাভজনক ছিল না। তাই আয়ব্যয়ের সামপ্তক্ষ হওয়া কঠিন হয়ে উঠছিল। স্ত্রীই স্বামীকে প্রস্তাব করলেন, 'এসো, আমরা একটা-কিছু ব্যাবসা করি।' স্বামী প্রথমে তাতে নারাজ ছিলেন। তিনি বললেন, 'আমাদের বংশে ব্যাবসা তো কেউ করে নি, ওটা আমাদের পক্ষে একটা হীন কাজ।' শেষকালে স্ত্রীর অন্তরোধে রাজি হয়ে জাপান থেকে ছজনে মিলে সিঙাপুরে এসে দোকান খুললেন। সে আজ আঠারো বংসর হল। আত্রীয়বন্ধু সকলেই একবাক্যে বললে, এইবার এরা মজল। এই স্ত্রীলোকটির পরিশ্রমে নৈপুণ্যে এবং লোকের সঙ্গে ব্যবহার-কৃশলতায় ক্রমশই ব্যবসায়ের উন্নতি হতে লাগল। গত বংসরে এঁর স্বামীর মৃত্যু হয়েছে; এখন এঁকে একলাই সমস্ত কাজ চালাতে হচ্ছে।

বস্তুত, এই ব্যাবসাটি এই স্ত্রীলোকেরই নিজের হাতে তৈরি।
আমি যে কথা বলছিলুম এই ব্যবসায়ে তারই প্রমাণ দেখতে
পাই। মানুষের মন বোঝা এবং মানুষের সঙ্গে সম্বন্ধ রক্ষা
করা স্ত্রীলোকের স্বভাবসিদ্ধ; এই মেয়েটির মধ্যে আমরাই
তার পরিচয় পেয়েছি। তার পরে, কর্মকুশলতা মেয়েদের

স্বাভাবিক। পুরুষ স্বভাবত কুঁড়ে, দায়ে পড়ে তাদের কাজ করতে হয়। মেয়েদের মধ্যে একটা প্রাণের প্রাচূর্য আছে যার স্বাভাবিক বিকাশ হচ্ছে কর্মপরতা। কর্মের সমস্ত খুঁটিনাটি যে কেবল ওরা সহ্য করতে পারে তা নয়, তাতে ওরা আনন্দ পায়। তা ছাড়া দেনাপাওনা সম্বন্ধে ওরা সাবধানি। এইজত্যে, যে-সব কাজে দৈহিক বা মানসিক সাহসিকতার দরকার হয় না সে-সব কাজ মেয়েরা পুরুষের চেয়ে ঢের ভালো করে করতে পারে, এই আমার বিশ্বাস। স্বামী যেখানে সংসার ছারখার করেছে সেখানে স্বামীর অবর্তমানে স্ত্রীর হাতে সংসার পড়ে সমস্ত স্থূভালায় রক্ষা পেয়েছে, আমাদের দেশে তার বিস্তর প্রমাণ আছে। শুনেছি, ফ্রান্সের মেয়েরাও ব্যবসায়ে আপনাদের কর্মনৈপুণ্যের পরিচয় দিয়েছে। যে-সব কাজে উদ্ভাবনার দরকার নেই, যে-সব কাজে পটুতা পরিশ্রম ও লোকের সঙ্গে ব্যবহারই সব-চেয়ে দরকার, সে-সব কাজ

তরা জ্যৈষ্ঠ সকালে আমাদের জাহাজ ছাড়লে। ঠিক এই ছাড়বার সময় একটি বিড়াল জলের মধ্যে পড়ে গেল। তখন সমস্ত ব্যস্ততা ঘুচে গিয়ে, ঐ বিড়ালকে বাঁচানোই প্রধান কাজ হয়ে উঠল। নানা উপায়ে নানা কৌশলে তাকে জল থেকে উঠিয়ে তবে জাহাজ ছাড়লে। এতে জাহাজ ছাড়ার নির্দিষ্ট সময় পেরিয়ে গেল। এইটিতে আমাকে বড়ো আনন্দ দিয়েছে।

তোসামারু জাহাজ। চীনসমূদ্র ৮ জ্যৈষ্ঠ ১৩২৩ সমুদ্রের উপর দিয়ে আমাদের দিনগুলি ভেসে চলেছে পালের নৌকার মতো। সে নৌকা কোনো ঘাটে যাবার নৌকা নয়, তাতে কোনো বোঝাই নেই। কেবলমাত্র চেউয়ের সঙ্গে, বাতাসের সঙ্গে, আকাশের সঙ্গে কোলাকুলি করতে তারা বেরিয়েছে। মান্ত্রের লোকালয় মান্ত্রের বিশ্বের প্রতিদ্বন্দ্বী। সেই লোকালয়ের দাবি মিটিয়ে সময় পাওয়া যায় না, বিশ্বের নিমন্ত্রণ আর রাখতে পারি নে। চাঁদ যেমন তার একটা মুখ স্থর্বের দিকে ফিরিয়ে রেখেছে, তার আর-একটা মুখ অন্ধকার, তেমনি লোকালয়ের প্রচণ্ড টানে মান্ত্রের সেই দিকের পিঠটাতেই চেতনার সমস্ত আলো খেলছে, অন্ত একটা দিক আমরা ভুলেই গেছি; বিশ্ব যে মান্ত্রের কতখানি সে আমাদের খেয়ালেই আসে না।

সত্যকে যে দিকে ভুলি কেবল যে সেই দিকেই লোকসান তা নয়, সে লোকসান সকল দিকেই। বিশ্বকে মান্ত্ৰ যে পরিমাণে যতখানি বাদ দিয়ে চলে তার লোকসানের তাপ এবং কল্ব সেই পরিমাণে ততখানি বেড়ে ওঠে। সেইজন্তেই ক্ষণে ক্ষণে মান্ত্যের একেবারে উলটো দিকে টান আসে। সেবলে 'বৈরাগ্যমেবাভয়ং'— বৈরাগ্যের কোনো বালাই নেই। সে ব'লে বসে, সংসার কারাগার। মুক্তি খুঁজতে, শান্তি খুঁজতে সে বনে পর্বতে সমুজ্তীরে ছুটে যায়। মান্ত্র্য সংসারের সঙ্গে বিশ্বের বিচ্ছেদ ঘটিয়েছে বলেই বড়ো করে প্রোণের নিশ্বাস নেবার জন্মে তাকে সংসার ছেড়ে বিশ্বের দিকে যেতে হয়। এত বড়ো অভুত কথা তাই মান্ত্র্যকে বলতে হয়েছে— মান্ত্যের মুক্তির রাস্তা মান্ত্রের কাছ থেকে দ্রে।

লোকালয়ের মধ্যে যখন থাকি অবকাশ জিনিসটাকে তখন ডরাই। কেননা, লোকালয় জিনিসটা একটা নিরেট জিনিস, তার মধ্যে ফাঁকমাত্রই ফাঁকা। সেই ফাঁকাটাকে কোনোমতে চাপা দেবার জন্মে আমাদের মদ চাই, তাস-পাশা চাই, রাজা-উজির মারা চাই— নইলে সময় কাটে না। অর্থাৎ, সময়টাকে আমরা চাই নে, সময়টাকে আমরা বাদ দিতে চাই।

কিন্তু, অবকাশ হচ্ছে বিরাটের সিংহাসন। অসীম অবকাশের মধ্যে বিশ্বের প্রতিষ্ঠা। বৃহৎ যেখানে আছে অবকাশ সেখানে কাঁকা নয়, একেবারে পরিপূর্ণ। সংসারের মধ্যে যেখানে বৃহৎকে আমরা রাখি নি সেখানে অবকাশ এমন কাঁকা; বিশ্বে যেখানে বৃহৎ বিরাজমান সেখানে অবকাশ এমন গভীরভাবে মনোহর। গায়ে কাপড় না থাকলে মান্তুষের যেমন লজা সংসারে অবকাশ আমাদের তেমনি লজা দেয়; কেননা ওটা কিনা শৃত্য তাই ওকে আমরা বলি জড়তা, আলস্ত্য— কিন্তু, সত্যকার সন্যাসীর পক্ষে অবকাশে লজা নেই, কেননা, তার অবকাশ পূর্ণতা, সেখানে উলঙ্গতা নেই।

এ কেমনতরো ? যেমন প্রবন্ধ এবং গান। প্রবন্ধে কথা যেখানে থামে সেখানে কেবলমাত্র ফাঁকা। গানে কথা যেখানে থামে সেখানে সুরে ভরাট। বস্তুত, সুর যতই বৃহৎ হয় ততই কথার অবকাশ বেশি থাকা চাই। গায়কের সার্থকতা কথার ফাঁকে, লেখকের সার্থকতা কথার ঝাঁকে।

আমরা লোকালয়ের মান্ত্র এই-যে জাহাজে করে চলছি, এইবার আমরা কিছুদিনের জন্মে বিশ্বের দিকে মুখ ফেরাতে পেরেছি। স্ঠির যে পিঠে অনেকের ঠেলাঠেলি ভিড় সে

দিক থেকে যে পিঠে একের আসন সে দিকে এসেছি। দেখতে পাচ্ছি, এই-যে নীল আকাশ এবং নীল সমুদ্রের বিপুল অবকাশ এ যেন অমৃতের পূর্ণ ঘট।

অমৃত— সে যে শুল্র আলোর মতো পরিপূর্ণ এক। শুল্র আলোয় বহুবর্ণচ্ছিটা একে মিলেছে, অমৃতরসে তেমনি বহু রস একে নিবিড়। জগতে এই এক আলো যেমন নানা বর্ণে বিচিত্র, সংসারে তেমনি এই এক রসই নানা রসে বিভক্ত। এইজন্মে, অনেককে সত্য করে জানতে হলে সেই এককে সঙ্গে সঙ্গেলর ভার নান্থ্যকে বইতে হয়; গাছে যে ডাল আছে সে ডাল মান্থ্যের ভার বইতে পারে। এক থেকে বিচ্ছিন্ন যে অনেক তারই ভার মান্থ্যের পক্ষে বোঝা; একের মধ্যে বিধৃত যে অনেক সেই তো মানুয্যের সক্ষ্পূর্ণ আশ্রয় দিতে পারে।

সংসারে এক দিকে আবশ্যকের ভিড়, অন্থ দিকে আনাবশ্যকের। আবশ্যকের দায় আমাদের বহন করতেই হবে, তাতে আপত্তি করলে চলবে না। যেমন ঘরে থাকতে হলে দেয়াল না হলে চলে না, এও তেমনি। কিন্তু, সবটাই তো দেয়াল নয়। অন্তত খানিকটা করে জানলা থাকে, সেই ফাঁক দিয়ে আমরা আকাশের সঙ্গে আত্মীয়তা রক্ষা করি। কিন্তু, সংসারে দেখতে পাই, লোকে ঐ জানলাটুকু সইতে পারে না। ঐ ফাঁকটুকু ভরিয়ে দেবার জন্মে যতরকম সাংসারিক অনাবশ্যকের স্থি। ঐ জানলাটার উপর বাজে কাজ, বাজে চিঠি, বাজে সভা, বাজে বক্তৃতা, বাজে হাঁস্ফাঁস্ মেরে দিয়ে দশে মিলে ওই ফাঁকটাকে একেবারে বুজিয়ে ফেলা হয়। নারকেলের ছিবড়ের মতো, এই অনাবশ্যকের পরিমাণটাই

বেশি। ঘরে বাইরে, ধর্মে কর্মে, আমোদে আফ্লাদে, সকল বিষয়েই এরই অধিকার সব-চেয়ে বড়ো; এর কাজই হচ্ছে ফাঁক বুজিয়ে বেড়ানো।

কিন্তু, কথা ছিল ফাঁক বোজাব না, কেননা ফাঁকের ভিতর দিয়ে ছাড়া পূর্ণকে পাওয়া যায় না। ফাঁকের ভিতর দিয়েই আলো আসে, হাওয়া আসে। কিন্তু, আলো হাওয়া আকাশ যে মানুষের তৈরি জিনিস নয়, তাই লোকালয় পারতপক্ষে তাদের জন্মে জায়গা রাখতে চায় না— তাই আবশ্যক বাদে যেটুকু নিরালা থাকে সেটুকু অনাবশ্যক দিয়ে ঠেসে ভর্তি করে দেয়। এমনি করে মানুষ আপনার দিনগুলোকে তো নিরেট করে তুলেইছে, রাত্রিটাকেও যতখানি পারে ভরাট করে দেয়। ঠিক যেন কলকাতার ম্যুনিসিপ্যালিটির আইন। যেখানে যত পুকুর আছে বুজিয়ে ফেলতে হবে, রাবিশ দিয়ে হোক, যেমন করে হোক। এমন-কি, গঙ্গাকেও যতখানি পারা যায় পুল চাপা, জেটি চাপা, জাহাজ চাপা দিয়ে গলা টিপে মারবার চেষ্টা। ছেলেবেলাকার কলকাতা মনে পড়ে; ওই পুকুরগুলোই ছিল আকাশের স্থাঙাত, শহরের মধ্যে ওইখানটাতে ত্যুলোক এই ভূলোকে একটুখানি পা ফেলবার জায়গা পেত, ওইখানেই আকাশের আলোকের আতিথ্য করবার জন্ম পৃথিবী আপন জলের আসনগুলি পেতে রেখেছিল।

আবশুকের একটা স্থবিধা এই যে, তার একটা সীমা আছে। সে সম্পূর্ণ বেতালা হতে পারে না; সে দশটা-চারটেকে স্বীকার করে, তার পার্বণের ছুটি আছে, সে রবি-বারকে মানে, পারতপক্ষে রাত্রিকে সে ইলেক্ট্রিক লাইট দিয়ে একেবারে হেসে উড়িয়ে দিতে চায় না। কেননা, সে যেটুকু

সময় নেয় আয়ু দিয়ে, অর্থ দিয়ে তার দাম চুকিয়ে দিতে হয়; সহজে কেউ তার অপব্যয় করতে পারে না। কিন্তু, অনাবশুকের তালমানের বোধ নেই; সে সময়কে উড়িয়ে দেয়, অসময়কে টিঁকতে দেয় না। সে সদর রাস্তা দিয়ে ঢোকে, খিড়কির রাস্তা দিয়ে ঢোকে, আবার জানালা দিয়ে ঢুকে পড়ে। সে কাজের সময় দরজায় ঘা মারে, ছুটির সময় হুড়্মুড়্ করে আসে, রাত্রে ঘুম ভাঙিয়ে দেয়। তার কাজ নেই ব'লেই তার ব্যস্ততা আরো বেশি।

আবশ্যক কাজের পরিমাণ আছে, অনাবশ্যক কাজের পরিমাণ নেই; এইজন্মে অপরিমেয়ের আসনটি ওই লক্ষীছাড়াই জুড়ে বসে, ওকে ঠেলে ওঠানো দায় হয়। তখনই মনে হয়, দেশ ছেড়ে পালাই, সন্ন্যাসী হয়ে বেরোই, সংসারে আর টেঁকা যায় না!

যাক, যেমনি বেরিয়ে পড়েছি অমনি বুঝতে পেরেছি, বিরাট বিশ্বের সঙ্গে আমাদের যে আনন্দের সম্বন্ধ সেটাকে দিনরাত অস্বীকার করে কোনো বাহাছরি নেই। এই-যে ঠেলাঠেলি ঠেসাঠেস নেই অথচ সমস্ত কানায় কানায় ভরা, এইখানকার দর্পণটিতে যেন নিজের মুখের ছায়া দেখতে পেলুম। 'আমি আছি' এই কথাটা গলির মধ্যে, ঘরবাড়ির মধ্যে, ভারি ভেঙেচুরে বিকৃত হয়ে দেখা দেয়। এই কথাটাকে এই সমুজের উপর, আকাশের উপর, সম্পূর্ণ ছড়িয়ে দিয়ে দেখলে তবে তার মানে বুঝতে পারি; তখন আবশ্যককে ছাড়িয়ে, অনাবশ্যককে পেরিয়ে, আনন্দলোকে তার অভ্যর্থনা দেখতে পাই; তখন স্পান্থ করে বুঝি, ঋষি কেন মানুষদের 'অমৃতস্থা পুলাঃ' ব'লে আহ্বান করেছিলেন।

সেই খিদিরপুরের ঘাট থেকে আরম্ভ করে আর এই হঙ্কঙের ঘাট পর্যন্ত, বন্দরে বন্দরে বাণিজ্যের চেহারা দেখে আসছি। সে যে কী প্রকাণ্ড, এমন ক'রে তাকে চোখে না দেখলে বোঝা যায় না। শুধু প্রকাণ্ড নয়, সে একটা জবড়জঙ্গ ব্যাপার। কবিকঙ্কণ-চণ্ডীতে ব্যাধের আহারের যে বর্ণনা আছে— সে এক-এক গ্রাসে এক-এক তাল গিলছে, তার ভোজন উৎকট, তার শব্দ উৎকট— এও সেইরকম; এই বাণিজ্যব্যাধটাও হাঁস্ফাঁস্ করতে করতে এক-এক পিণ্ড মুখে যা পুরছে সে দেখে ভয় হয়। তার বিরাম নেই, আর তার শব্দই বা কী! লোহার হাত দিয়ে মুখে তুলছে, লোহার দাঁত দিয়ে চিবোচ্ছে, লোহার পাক-যন্ত্রে চিরপ্রদীপ্ত জঠরানলে হজম করছে এবং লোহার শিরা উপশিরার ভিতর দিয়ে তার জগৎজাড়া কলেবরের সর্বত্র সোনার রক্তস্ত্রোত চালান করে দিচ্ছে।

একে দেখে মনে হয় যে, এ একটা জন্তু, এ যেন পৃথিবীর প্রথম যুগের দানব-জন্তুগুলোর মতো। কেবলমাত্র তার লেজের আয়তন দেখলেই শরীর আঁৎকে গুঠে। তার পরে, সে জলচর হবে কি পাখি হবে, এখনো তা স্পষ্ট ঠিক হয় নি; সে খানিকটা সরীস্থপের মতো, খানিকটা বাহুড়ের মতো, খানিকটা গণ্ডারের মতো। অঙ্গুসোষ্ঠব বলতে যা বোঝায় তা তার কোখাও কিছুমাত্র নেই। তার গায়ের চামড়া ভয়ঙ্কর স্থুল; তার থাবা যেখানে পড়ে সেখানে পৃথিবীর গায়ের কোমল সবুজ চামড়া উঠে গিয়ে একেবারে তার হাড় বেরিয়ে পড়ে; চলবার সময় তার বৃহৎ বিরূপ

লেজটা যখন নড়তে থাকে তখন তার গ্রন্থিতে গ্রন্থিতে সংঘর্ষ হয়ে এমন আওয়াজ হতে থাকে যে দিগঙ্গনার। মূর্ছিত হয়ে পড়ে। তার পরে, কেবলমাত্র তার এই বিপুল দেহটা রক্ষা করবার জন্মে এত রাশি রাশি খাছ্য তার দরকার হয় যে, ধরিত্রী ক্লিপ্ট হয়ে ওঠে। সে যে কেবলমাত্র থাবা থাবা জিনিস খাছেত তা নয়— সে মানুষ খাছে, স্ত্রী পুরুষ ছেলে কিছুই সে বিচার করে না।

কিন্তু, জগতের সেই প্রথম যুগের দানব-জন্তগুলো টি কল না। তাদের অপরিমিত বিপুলতাই পদে পদে তাদের বিরুদ্ধে সাক্ষি দেওয়াতে, বিধাতার আদালতে তাদের প্রাণদণ্ডের বিধান হল। সৌষ্ঠব জিনিস্টা কেবলমাত্র সৌন্দর্যের প্রমাণ रमय ना, छेश्ररयां शिकांत्र अभाग रमय । हाँ मुकाँ मुठी यथन অত্যন্ত বেশি চোখে পড়ে, আয়তনটার মধ্যে যখন কেবলমাত্র শক্তি দেখি, জ্রী দেখি নে, তখন বেশ বুঝতে পারা যায় বিশ্বের সঙ্গে তার সামঞ্জ্য নেই; বিশ্বশক্তির সঙ্গে তার শক্তির নিরন্তর সংঘর্ষ হতে হতে একদিন তাকে হার মেনে হাল ছেড়ে তলিয়ে যেতে হবেই। প্রকৃতির গৃহিণীপনা কখনোই কদর্য অমিতাচারকে অধিক দিন সইতে পারে না; তার ঝাঁটা এসে পড়ল ব'লে। বাণিজ্য-দানবটা নিজের বিরূপতায়, নিজের প্রকাণ্ড ভারের মধ্যে নিজের প্রাণদণ্ড বহন করছে। একদিন আসছে যখন তার লোহার কন্ধালগুলোকে আমাদের যুগের স্তারের মধ্যে থেকে আবিষ্কার ক'রে পুরাতত্ত্ববিদ্রা এই সর্বভুক্ দানবটার অদ্ভূত বিষমতা নিয়ে বিস্ময় প্রকাশ করবে।

প্রাণীজগতে মানুষের যে যোগ্যতা, সে তার দেহের প্রাচুর্য নিয়ে নয়। মানুষের চামড়া নরম, তার গায়ের জোর অল্প,

তার ইন্দ্রিয়শক্তিও পশুদের চেয়ে কম বৈ বেশি নয়। কিন্তু, সে এমন একটি বল পেয়েছে যা চোখে দেখা যায় না, যা জায়গা জোড়ে না, যা কোনো স্থানের উপর ভর না করেও সমস্ত জগতে আপন অধিকার বিস্তার করছে। মানুষের মধ্যে দেহপরিধি দৃশুজগৎ থেকে সরে গিয়ে অদৃশ্রের মধ্যে প্রবল হয়ে উঠেছে। বাইবেলে আছে, যে নম্র সেই পৃথিবীকে অধিকার করবে। তার মানেই হচ্ছে, নম্রতার শক্তি বাইরে নয়, ভিতরে— সে যত কম আঘাত দেয় ততই সে জয়ী হয়। সে রণক্ষেত্রে লড়াই করে না; অদৃশ্যলোকে বিশ্বশক্তির সঙ্গে সিরি করে সে জয়ী হয়।

বাণিজ্যদানবকেও একদিন তার দানবলীলা সম্বরণ করে মানব হতে হবে। আজ এই বাণিজ্যের মস্তিক্ষ কম, ওর হৃদয় তো একেবারেই নেই; সেইজন্যে পৃথিবীতে ও কেবল আপনার ভার বাড়িয়ে চলেছে। কেবলমাত্র প্রাণপণ শক্তিতে আপনার আয়তনকে বিস্তীর্ণতর করে করেই ও জিততে চাচ্ছে। কিন্তু, একদিন যে জয়ী হবে তার আকার ছোটো, তার কর্মপ্রণালী সহজ; মান্তুবের হৃদয়কে, সৌন্দর্যবোধকে, ধর্মবুদ্ধিকে সেমানে; সে নম্র, সে স্থুশী, সে কদর্যভাবে লুরু নয়; তার প্রতিষ্ঠা অন্তরের স্থব্যবস্থায়, বাইরের আয়তনে না; সে কাউকে বঞ্চিত ক'রে বড়ো নয়, সে সকলের সঙ্গে সদ্ধি ক'রে বড়ো। আজকের দিনে পৃথিবীতে মান্তুবের সকল অনুষ্ঠানের মধ্যে এই বাণিজ্যের অনুষ্ঠান সবচেয়ে কুঞ্রী; আপন ভারের দ্বারা পৃথিবীকে সে ক্লান্ত করছে, আপন শব্দের দ্বারা পৃথিবীকে মলিন করছে, আপন লোভের দ্বারা পৃথিবীকে আহত করছে। এই-যে

পৃথিবীব্যাপী কুশ্রীতা, এই-যে বিদ্রোহ রূপ রস শব্দ গন্ধ স্পর্শ এবং মানবহৃদয়ের বিরুদ্ধে, এই-যে লোভকে বিশ্বের রাজসিংহাসনে বসিয়ে তার কাছে দাসখত লিখে দেওয়া, এ
প্রতিদিনই মানুষের শ্রেষ্ঠ মনুয়্যত্বকে আঘাত করছেই, তার
সন্দেহ নেই। মূনকার নেশায় উন্মন্ত হয়ে এই বিশ্বব্যাপী
দ্যুতক্রীড়ায় মানুষ নিজেকে পণ রেখে কতদিন খেলা চালাবে ?
এ খেলা ভাঙতেই হবে। যে খেলায় মানুষ লাভ করবার
লোভে নিজেকে লোকসান করে চলেছে, সে কখনোই
চলবে না।

৯ই জ্যৈষ্ঠ। মেঘ রৃষ্টি বাদল কুয়াশায় আকাশ ঝাপসা হয়ে আছে; হঙকঙ বন্দরে পাহাড়গুলো দেখা দিয়েছে, তাদের গা বেয়ে ঝরনা ঝরে পড়ছে। মনে হচ্ছে, দৈত্যের দল সমুদ্রে ডুব দিয়ে তাদের ভিজে মাথা জলের উপর তুলেছে, তাদের किं। तिरम पाष्ट्रि तिरम कल सरहा। এए क मार्ट्य वलाइन, দখাটা যেন পাহাড়-ঘেরা স্কট্ল্যাণ্ডের হ্রদের মতো; তেমনি-তরো ঘন সবুজ বেঁটে বেঁটে পাহাড়, তেমনিতরো ভিজে কম্বলের মতো আকাশের মেঘ, তেমনিতরো কুয়াশার ভাতা বুলিয়ে অল্প অল্প মুছে ফেলা জলস্থলের মূর্তি। কাল সমস্ত রাত বৃষ্টি বাতাস গিয়েছে; কাল বিছানা আমার ভার বহন করে নি, আমিই বিছানাটাকে বহন করে ডেকের এ ধার থেকে ও ধারে আশ্রয় খুঁজে খুঁজে ফিরেছি। রাত যখন সাড়ে তুপুর হবে তখন এই বাদলের সঙ্গে মিথ্যা বিরোধ করবার চেষ্টা না করে তাকে প্রসন্ন মনে মেনে নেবার জন্মে প্রস্তুত হলুম। এক ধারে দাঁড়িয়ে ওই বাদলার সঙ্গে তান মিলিয়েই গান ধরলুম—'আবিণের ধারার মতো পড়ুক ঝরে'।

এমনি করে ফিরে ফিরে অনেকগুলো গান গাইলুম, বানিয়ে বানিয়ে একটা নতুন গানও তৈরি করলুম, কিন্তু বাদলের সঙ্গে কবির লড়াইয়ে এই মর্তবাসীকেই হার মানতে হল। আমি অত দম পাব কোথায়, আর আমার কবিত্বের বাতিক যতই প্রবল হোক-না, বায়ুবলে আকাশের সঙ্গে পেরে উঠব কেন?

কাল রাত্রেই জাহাজের বন্দরে পৌছবার কথা ছিল, কিন্তু এইখানটার সমুদ্রবাহী জলের স্রোত প্রবল হয়ে উঠল এবং বাতাসও বিরুদ্ধ ছিল, তাই পদে পদে দেরি হতে লাগল। জারগাটাও সংকীর্ণ এবং সংকটময়। কাপ্তেন সমস্ত রাত জাহাজের উপরতলায় গিয়ে সাবধানে পথের হিসাব করে চলেছেন। আজ সকালেও মেঘরুষ্টির বিরাম নেই। সূর্য দেখা দিল না, তাই পথ ঠিক করা কঠিন। মাঝে মাঝে ঘন্টা বেজে উঠছে, এঞ্জিন থেমে যাচ্ছে, নাবিকের দ্বিধা স্পন্ত বোঝা যাচ্ছে। আজ সকালে আহারের টেবিলে কাপ্তেনকে দেখা গেল না। কাল রাত তুপুরের সময় কাপ্তেন একবার কেবল বর্ষাতি পরে নেমে এসে আমাকে বলে গেলেন, ডেকের কোনো দিকেই শোবার স্থবিধা হবে না, কেননা বাতাসের বদল হচ্ছে।

এর মধ্যে একটি ব্যাপার দেখে আমার মনে বড়ো আনন্দ হয়েছিল। জাহাজের উপর থেকে একটা দড়িবাঁধা চামড়ার চোঙে করে মাঝে মাঝে সমুদ্রের জল তোলা হয়। কাল বিকেলে এক সময়ে মুকুলের হঠাৎ জানতে ইচ্ছা হল, এর কারণটা কী। সে তখনই উপরতলায় উঠে গেল। এই উপরতলাতেই জাহাজের হালের চাকা, এবং এখানেই পথ-নির্ণিয়ের সমস্ত যন্ত্র। এখানে যাত্রীদের যাওয়া নিষেধ। মুকুল

যখন গেল তথন তৃতীয় অফিসার কাজে নিযুক্ত। মুকুল তাঁকে প্রশ্ন করতেই তিনি ওকে বোঝাতে শুরু করলেন। সমুদ্রের মধ্যে অনেকগুলি স্রোতের ধারা বইছে, তাদের উত্তাপের পরিমাণ স্বতন্ত্র। মাঝে মাঝে সমুদ্রের জল তুলে তাপমান দিয়ে পরীক্ষা করে সেই ধারাপথ নির্ণয় করা দরকার। সেই ধারার ম্যাপ বের করে তাদের গতিবেগের সঙ্গে জাহাজের গতিবেগের কিরকম কাটাকাটি হচ্ছে, তাই তিনি মুকুলকে বোঝাতে লাগলেন। তাতেও যখন স্থবিধা হল না, তখন বোডে খড়ি দিয়ে এঁকে ব্যাপারটাকে যথাসম্ভব সরল করে দিলেন।

বিলিতি জাহাজে মুকুলের মতো বালকের পক্ষে এটা কোনোমতেই সম্ভবপর হত না। সেখানে ওকে অত্যন্ত সোজা করেই বুঝিয়ে দিত যে, ও জায়গায় তার নিষেধ। মোটের উপরে জাপানি অফিসরের সৌজন্ত, কাজের নিয়ম -বিরুদ্ধ। কিন্তু, পূর্বেই বলেছি, এই জাপানি জাহাজে কাজের নিয়মের কাঁক দিয়ে মানুষের গতিবিধি আছে। অথচ নিয়মটা চাপা পড়ে যায় নি, তাও বারবার দেখেছি। জাহাজ যখন বন্দরে স্থির ছিল, যখন উপরতলার কাজ বন্ধ, তখন সেখানে বসে কাজ করবার জন্তে আমি কাপ্তেনের সম্মতি পেয়েছিলুম। সেদিন পিয়ার্মন সাহেব ছজন ইংরেজ আলাপীকে জাহাজে নিমন্ত্রণ করেছিলেন। ডেকের উপর মাল তোলার শব্দে আমাদের প্রস্তাব উঠল, উপরের তলায় যাওয়া যাক। আমি সম্মতির জন্ত প্রধান অফিসারকে জিজ্ঞাসা করলুম; তিনি তখনই বললেন, 'না।' নিয়ে গেলে কাজের ক্ষতি হত না, কেননা কাজ তখন বন্ধ ছিল। কিন্তু, নিয়মভঙ্গের একটা

সীমা আছে, সে সীমা বন্ধুর পক্ষে যেখানে অপরিচিতের পক্ষে সেখানে না। উপরের তলা ব্যবহারের সম্মতিতেও আমি যেমন খুশি হয়েছিলুম, তার বাধাতেও তেমনি খুশি হলুম। স্পৃষ্ট দেখতে পেলুম, এর মধ্যে দাক্ষিণ্য আছে, কিন্তু তুর্বলতা নেই।

বন্দরে পেঁছিবামাত্র জাপান থেকে কয়েকখানি অভ্যর্থনার টেলিগ্রাম ও পত্র পাওয়া গেল। কিছুক্ষণ পরে প্রধান অফিসার এসে আমাকে বললেন, এ যাত্রায় আমাদের সাজ্যাই যাওয়া হল না, একেবারে এখান থেকে জাপান যাওয়া হবে। আমি জিজ্ঞাসা করলুম, কেন ? তিনি বললেন, 'জাপানবাসীরা আপনাকে অভ্যর্থনা করবার জন্মে প্রস্তুত হয়েছে, তাই আমাদের সদর আপিস থেকে টেলিগ্রামে আদেশ এসেছে, অন্থ বন্দরে বিলম্ব না করে চলে যেতে। সাজ্যাইয়ের সমস্ত মাল আমরা এইখানেই নামিয়ে দেব, অন্থ জাহাজে করে সেখানে যাবে।'

এই খবরটি আমার পক্ষে যতই গোরবজনক হোক, এখানে লেখবার দরকার ছিল না। কিন্তু, আমার লেখবার কারণ হচ্ছে এই যে, এই ব্যাপারের একটু বিশেষত্ব আছে; সেটা আলোচ্য। সেটা পুনশ্চ ওই একই কথা। অর্থাৎ, ব্যাবসার দাবি সচরাচর যে পাথরের পাঁচিল খাড়া করে আত্মরক্ষা করে এখানে তার মধ্যে দিয়েও মানবসম্বন্ধের আনাগোনার পথ আছে। এবং সে পথ কম প্রশস্ত নয়।

জাহাজ এখানে দিন-হুয়েক থাকবে। সেই হুদিনের জক্তে শহরে নেবে হোটেলে থাকবার প্রস্তাব আমার মনে নিলে না। আমার মতো কুঁড়ে মানুষের পক্ষে আরামের চেয়ে বিরাম

ভালো; আমি বলি, স্থথের ল্যাঠা অনেক, সোয়ান্তির বালাই নেই। আমি মাল-তোলা-নামার উপদ্রব স্থীকার করেও জাহাজে রয়ে গেলুম। সেজন্তে আমার যে বকশিশ মেলে নি, তা নয়।

প্রথমেই চোথে পড়ল জাহাজের ঘাটে চীনা মজুরদের কাজ। তাদের একটা করে নীল পায়জামা পরা এবং গা খোলা। এমন শরীরও কোথাও দেখি নি, এমন কাজও না। একেবারে প্রাণসার দেহ, লেশমাত্র বাহুল্য নেই। কাজের তালে তালে সমস্ত শরীরের মাংসপেশী কেবলই ঢেউ খেলাচ্ছে। এরা বড়ো বড়ো বোঝাকে এমন সহজে এবং এমন দ্রুত আয়ত্ত করছে যে দেখে আনন্দ হয়। মাথা থেকে পা পর্যন্ত কোথাও অনিচ্ছা অবসাদ বা জড়বের লেশমাত্র লক্ষণ দেখা গেল না। বাইরে থেকে তাদের তাড়া দেবার কোনো দরকার নেই। তাদের দেহের বীণাযন্ত্র থেকে কাজ যেন সংগীতের মতো বেজে উঠছে। জাহাজের ঘাটে মাল-তোলা-নামার কাজ দেখতে যে আমার এত আনন্দ হবে, এ কথা আমি পূর্বে মনে করতে পারতুম না। পূর্ণ শক্তির কাজ বড়ো স্থুনর; তার প্রত্যেক আঘাতে আঘাতে শরীরকে সুন্দর করতে থাকে, এবং সেই শরীরও কাজকে স্থলর করে তোলে। এইখানে কাজের কাব্য এবং মান্তুষের শরীরের ছন্দ আমার मामत्न विखीर्ग रहा राम्था मिरल। এ कथा जात करत वनरा পারি, ওদের দেহের চেয়ে কোনো স্ত্রীলোকের দেহ স্থুন্দর হতে পারে না, কেননা, শক্তির সঙ্গে স্থমার এমন নিখুঁত সংগতি মেয়েদের শরীরে নিশ্চয়ই তুর্লভ। আমাদের জাহাজের ঠিক সামনেই আর-একটা জাহাজে বিকেলবেলায় কাজকর্মের

পর সমস্ত চীনা মাল্লা জাহাজের ডেকের উপর কাপড় খুলে ফেলে স্থান করছিল; মান্তবের শরীরের যে কী স্বর্গীর শোভা তা আমি এমন করে আর কোনোদিন দেখতে পাই নি।

কাজের শক্তি, কাজের নৈপুণ্য এবং কাজের আনন্দকে এমন পুঞ্জীভূতভাবে একত্র দেখতে পেয়ে আমি মনে মনে বুঝতে পারলুম, এই বৃহৎ জাতির মধ্যে কতথানি ক্ষমতা সমস্ত দেশ জুড়ে সঞ্চিত হচ্ছে। এখানে মানুষ পূর্ণ পরিমাণে নিজেকে প্রয়োগ করবার জন্মে বহুকাল থেকে প্রস্তুত হচ্ছে। যে সাধনায় মানুষ আপনাকে আপনি যোলো-আনা ব্যবহার করবার শক্তি পায়, তার কুপণতা ঘুচে যায়, নিজেকে নিজে কোনো অংশে কাঁকি দেয় না, সে যে মস্ত সাধনা। চীন স্থদীর্ঘকাল সেই সাধনায় পূর্ণভাবে কাজ করতে শিখেছে, সেই কাজের মধ্যেই তার নিজের শক্তি উদারভাবে আপনার মুক্তি এবং আনন্দ পাচ্ছে— এ একটি পরিপূর্ণভার ছবি। চীনের এই শক্তি আছে বলেই আমেরিকা চীনকে ভয় করেছে; কাজের উভ্যমে চীনকে সে জিততে পারে না, গায়ের জোরে তাকে ঠেকিয়ে রাখতে চায়।

এই এত বড়ো একটা শক্তি যখন আপনার আধুনিক কালের বাহনকে পাবে, অর্থাৎ যখন বিজ্ঞান তার আয়ত্ত হবে, তখন পৃথিবীতে তাকে বাধা দিতে পারে এমন কোন্ শক্তি আছে? তখন তার কর্মের প্রতিভার সঙ্গে তার উপকরণের যোগ-সাধন হবে। এখন যে-সব জাতি পৃথিবীর সম্পদ ভোগ করছে তারা চীনের সেই অভ্যুত্থানকে ভয় করে, সেই দিনকে তারা ঠেকিয়ে রাখতে চায়। কিন্তু, যে জাতির যে দিকে

যতখানি বড়ো হবার শক্তি আছে সে দিকে তাকে ততখানি বড়ো হয়ে উঠতে দিতে বাধা দেওয়া যে স্বজাতিপূজা থেকে জন্মছে তার মতো এমন সর্বনেশে পূজা জগতে আর-কিছুই নেই। এমন বর্বর জাতির কথা শোনা যায় যারা নিজের দেশের দেবতার কাছে পরদেশের মান্থ্যকে বলি দেয়; আধুনিক কালের স্বজাতীয়তা তার চেয়ে অনেক বেশি ভয়ানক জিনিস, সে নিজের ক্ষুধার জন্মে এক-একটা জাতিকে-জাতি দেশকে-দেশ দাবি করে।

আমাদের জাহাজের বাঁ পাশে চীনের নৌকার দল। সেই নৌকাগুলিতে স্বামী স্ত্রী এবং ছেলেমেয়ে সকলে মিলে বাস করছে এবং কাজ করছে। কাজের এই ছবিই আমার কাছে সকলের চেয়ে স্থন্দর লাগল। কাজের এই মৃতিই চরম মৃতি; একদিন এরই জয় হবে। না যদি হয়, বাণিজ্যদানব যদি মানুষের ঘরকর্না স্বাধীনতা সমস্তই গ্রাস ক'রে চলতে থাকে, এবং বৃহৎ এক দাসসম্প্রদায়কে সৃষ্টি করে তোলে, তারই সাহায্যে অল্প কয়জনের আরাম এবং স্বার্থ-সাধন করতে থাকে, তা হলে পৃথিবী রসাতলে যাবে। এদের মেয়ে পুরুষ ছেলে সকলে মিলে কাজ করবার এই ছবি দেখে আমার দীর্ঘনিশ্বাস পড়ল। ভারতবর্ষে এই ছবি কবে দেখতে পাব? সেখানে মানুষ আপনার বারো-আনাকে ফাঁকি দিয়ে কাটাচ্ছে। এমন-সব নিয়মের জাল, যাতে মানুষ কেবলই বেধে বেধে গিয়ে জড়িয়ে জড়িয়ে প'ড়েই নিজের অধিকাংশ শক্তির বাজে থরচ করে এবং বাকি অধিকাংশকে কাজে খাটাতে পারে না— এমন বিপুল জটিলতা এবং জড়তার সমাবেশ পৃথিবীর আর কোথাও নেই। চারি দিকে কেবলই

জাতির সঙ্গে জাতির বিচ্ছেদ, নিয়মের সঙ্গে কাজের বিরোধ, আচারধর্মের সঙ্গে কালধর্মের দ্বন্দ্ব।

তোসামাক জাহাজ চীনসমূত্র

35

১৬ই জ্যৈষ্ঠ। আজ জাহাজ জাপানের 'কোবে' বন্দরে পোঁছবে। কয়দিন বৃষ্টিবাদলের বিরাম নেই। মাঝে মাঝে জাপানের ছোটো ছোটো দ্বীপ আকাশের দিকে পাহাড় তুলে সমুদ্রযাত্রীদের ইশারা করছে, কিন্তু বৃষ্টিতে কুয়াশাতে সমস্ত ঝাপসা; বাদলার হাওয়ায় সর্দিকাশি হয়ে গলা ভেঙে গেলে তার আওয়াজ যেরকম হয়ে থাকে, ঐ দ্বীপগুলোর সেইরকম ঘোরতর সর্দির আওয়াজের চেহারা। বৃষ্টির ছাঁট এবং ভিজে হাওয়ার তাড়া এড়াবার জত্যে ডেকের এ ধার থেকে ও ধারে চৌকি টেনে নিয়ে নিয়ে বেড়াচ্ছি।

আমাদের সঙ্গে যে জাপানি যাত্রী দেশে ফিরছেন তিনি আজ ভোরেই তাঁর ক্যাবিন ছেড়ে একবার ডেকের উপর উঠে এসেছেন, জাপানের প্রথম অভ্যর্থনা গ্রহণ করবার জন্মে। তখন কেবল একটিমাত্র ছোটো নীলাভ পাহাড় মানসসরোবরের মস্ত একটি নীল পদ্মের কুঁড়িটির মতো জলের উপরে জেগে রয়েছে। তিনি স্থির নেত্রে এইটুকু কেবল দেখে নীচে নেবে গেলেন; তাঁর সেই চোখে ঐ পাহাড়টুকুকে দেখা আমাদের শক্তিতে নেই— আমরা দেখছি নৃতনকে, তিনি দেখছেন তাঁর চিরন্তনকে; আমরা অনেক তুচ্ছকে বাদ দিয়ে দেখছি,

তিনি ছোটো বড়ো সমস্তকেই তাঁর এক বিরাটের অঙ্গ করে দেখছেন। এইজন্মেই ছোটোও তাঁর কাছে বড়ো, ভাঙাও তাঁর কাছে জোড়া, অনেক তাঁর কাছে এক। এই দৃষ্টিই সত্য দৃষ্টি।

জাহাজ যখন একেবারে বন্দরে এসে পৌছল তখন মেঘ কেটে গিয়ে সূর্য উঠেছে। বড়ো বড়ো জাপানি অপ্সরা-নৌকা আকাশে পাল উড়িয়ে দিয়ে, যেখানে বরুণদেবের সভাপ্রাঙ্গণে সূর্যদেবের নিমন্ত্রণ হয়েছে সেইখানে নৃত্য করছে। প্রকৃতির নাট্যমঞ্চে বাদলার যবনিকা উঠে গিয়েছে; ভাবলুম, এইবার ডেকের উপরে রাজার হালে বসে সমুদ্রের তীরে জাপানের প্রথম-প্রবেশটা ভালো করে দেখে নিই।

কিন্তু, সে কি হবার জো আছে ? নিজের নামের উপমা গ্রহণ করতে যদি কোনো অপরাধ না থাকে তা হলে বলি, আমার আকাশের মিতা যখন খালাস পেয়েছেন তখন আমার পালা আরম্ভ হল। আমার চারি দিকে একটু কোথাও ফাঁক দেখতে পেলুম না। খবরের কাগজের চর তাদের প্রশ্ন এবং তাদের ক্যামেরা নিয়ে আমাকে আচ্ছন্ন করে দিলে।

কোবে শহরে অনেকগুলি ভারতবর্ষীয় বণিক আছেন, তার
মধ্যে বাঙালির ছিটেফোঁটাও কিছু পাওয়া যায়। আমি হঙকঙ
শহরে পোঁছেই এই ভারতবাসীদের টেলিগ্রাম পেয়েছিলুম,
তাঁরাই আমার আতিথ্যের ব্যবস্থা করেছেন। তাঁরা জাহাজে
গিয়ে আমাকে ধরলেন। ও দিকে জাপানের বিখ্যাত চিত্রকর
টাইক্বন এসে উপস্থিত। ইনি যখন ভারতবর্ষে গিয়েছিলেন
আমাদের বাড়িতে ছিলেন। কাট্স্টাকেও দেখা গেল, ইনিও
আমাদের চিত্রকর বন্ধু। সেইসঙ্গে সানো এসে উপস্থিত, ইনি
এক কালে আমাদের শান্তিনিকেতন আশ্রমে জুজুৎস্থ ব্যায়ামের

30

শিক্ষক ছিলেন। এর মধ্যে কাওয়াগুচিরও দর্শন পাওয়া গেল। এটা বেশ স্পষ্ট বুঝতে পারলুম, আমাদের নিজের ভাবনা আর ভাবতে হবে না। কিন্তু, দেখতে পেলুম, সেই ভারনার ভার অনেকে মিলে যখন গ্রহণ করেন তখন ভাবনার অন্ত থাকে না। আমাদের প্রয়োজন অল্প, কিন্তু আয়োজন তার চেয়ে অনেক বেশি হয়ে উঠল। জাপানি পক্ষ থেকে তাঁদের ঘরে নিয়ে যাবার জন্মে আমাকে টানাটানি করতে লাগলেন, কিন্তু ভারতবাসীর আমন্ত্রণ আমি পূর্বেই গ্রহণ করেছি। এই নিয়ে বিষম একটা সংকট উপস্থিত হল। কোনো পক্ষই হার মানতে চান না। বাদবিতণ্ডা বচসা চলতে লাগল। আবার, এরই সঙ্গে সঙ্গে সেই খবরের কাগজের চরের দল আমার চারি দিকে পাক খেয়ে বেডাতে লাগল। দেশ ছাড়বার মুখে বঙ্গসাগরে পেয়েছিলুম বাতাসের সাইক্লোন, এখানে জাপানের ঘাটে এসে পৌছেই পেলুম মানুষের সাইক্লোন। হুটোর মধ্যে যদি বাছাই করতেই হয়, আমি প্রথমটাই পছন্দ করি। খ্যাতি জিনিসের বিপদ এই যে, তার মধ্যে যত্টুকু আমার দরকার কেবলমাত্র সেইটুকু গ্রহণ করেই নিষ্কৃতি নেই, তার চেয়ে অনেক বেশি নিতে হয়— সেই বেশিটুকুর বোঝা বিষম বোঝা। অনারৃষ্টি এবং অতিবৃষ্টির মধ্যে কোন্টা যে ফসলের পক্ষে বেশি মুশকিল জানি নে।

এখানকার একজন প্রধান গুজরাটি বণিক মোরারজি, তাঁরই বাড়িতে আগ্রয় পেয়েছি। সেই-সব খবরের কাগজের অন্তুচররা এখানে এসেও উপস্থিত।

এই উৎপাতটা আশা করি নি। জাপান যে নতুন মদ

পান করেছে এই খবরের কাগজের ফেনিলতা তারই একটা অন্ধ। এত ফেনা আমেরিকাতেও দেখি নি। এই জিনিসটা কেবলমাত্র কথার হাওয়ার বুদ্বুদপুঞ্জ— এতে কারও সত্যকার প্রয়োজনও দেখি নে, আমোদও বুঝি নে; এতে কেবলমাত্র পাত্রটার মাথা শৃহ্যতায় ভর্তি করে দেয়, মাদকতার ছবিটাকে কেবল চোখের সামনে প্রকাশ করে। এই মাংলামিটাই আমাকে সব-চেয়ে পীড়া দেয়। যাক গে।

মোরারজির বাড়িতে আহারে আলাপে অভ্যর্থনায় কাল রাত্তিরটা কেটেছে। এখানকার ঘরকন্নার মধ্যে প্রবেশ করে সব-চেয়ে চোথে পড়ে জাপানি দাসী। মাথায় একখানা ফুলে-ওঠা খোঁপা, গালছটো ফুলো ফুলো, চোখছটো ছোটো, নাকের একটুখানি অপ্রতুলতা, কাপড় বেশ স্থলর, পায়ে খড়ের চটি— কবিরা সৌন্দর্যের যেরকম বর্ণনা করে থাকেন তার সঙ্গে অনৈক্য ঢের, অথচ মোটের উপর দেখতে ভালো লাগে। যেন মানুষের সঙ্গে পুতুলের সঙ্গে, মাংসের সঙ্গে মোমের সঙ্গে মিশিয়ে একটা পদার্থ— আর, সমস্ত শরীরে ক্ষিপ্রতা, নৈপুণ্য, বলিষ্ঠতা। গৃহস্বামী বলেন, এরা যেমন কাজের তেমনি এরা পরিষ্কার পরিচ্ছন্ন। আমি আমার অভ্যাসবশত ভোরে উঠে জানালার বাইরে চেয়ে দেখলুম, প্রতিবেশীদের বাড়িতে ঘরকরার হিল্লোল তখন জাগতে আরম্ভ করেছে— সেই হিল্লোল रमरसरमत रिल्लान। चरत घरत धरे रमरसरमत कारजत राज्ये এমন বিচিত্র বৃহৎ এবং প্রবল ক'রে সচরাচর দেখতে পাওয়া যায় না। কিন্তু, এটা দেখলেই বোঝা যায়, এমন স্বাভাবিক আর-কিছু নেই। দেহযাত্রা জিনিসটার ভার আদি থেকে অন্ত পর্যন্ত মেয়েদেরই হাতে; এই দেহযাত্রার আয়োজন-

উত্যোগ মেয়েদের পক্ষে স্বাভাবিক এবং সুন্দর। কাজের এই নিয়ত-তৎপরতায় মেয়েদের স্বভাব যথার্থ মুক্তি পায় ব'লে শ্রীলাভ করে। বিলাসের জড়তায় কিম্বা যে কারণেই হোক, মেয়েরা যেখানে এই কর্মপরতা থেকে বঞ্চিত সেখানে তাদের বিকার উপস্থিত হয়, তাদের দেহমনের সৌন্দর্যহানি হতে থাকে, এবং তাদের যথার্থ আনন্দের ব্যাঘাত ঘটে। এই-যে এখানে সমস্তক্ষণ ঘরে ঘরে ক্ষিপ্র বেগে মেয়েদের হাতের কাজের স্রোত অবিরত বইছে, এ আমার দেখতে ভারি স্থান্দর লাগছে। মাঝে মাঝে পাশের ঘর থেকে এদের গলার আওয়াজ এবং হাসির শব্দ শুনতে পাচ্ছি আর মনে মনে ভাবছি, মেয়েদের কথা ও হাসি সকল দেশেই সমান। অর্থাৎ, সে যেন স্রোতের জলের উপরকার আলোর মতো একটা ঝিকিমিকি ব্যাপার, জীবনচাঞ্চল্যের অহেতুক লীলা।

কোবে

1 50 mm

নতুনকে দেখতে হলে, মনকে একটু বিশেষ করে বাতি জালাতে হয়। পুরোনোকে দেখতে হলে, ভালো করে চোখ মেলতেই হয় না। সেইজত্যে নতুনকে যত শীঘ্র পারে দেখে নিয়ে, মন আপনার অতিরিক্ত বাতিগুলো নিবিয়ে ফেলে। খরচ বাঁচাতে চায়, মনোযোগকে উসকে রাখতে চায় না।

মুকুল আমাকে জিজ্ঞাসা করছিল, 'দেশে থাকতে বই প'ড়ে, ছবি দেখে, জাপানকে যেরকম বিশেষভাবে নতুন বলে মনে হ'ত এখানে কেন তা হচ্ছে না?' তার কারণই এই।

রেন্দুন থেকে আরম্ভ করে সিঙাপুর হঙকঙ দিয়ে আসতে আসতে মনের নতুন দেখার বিশেষ আয়োজনটুকু ক্রমে ক্রমে कृतिरा वारम। यथन विरम्भी ममूर्प्यत এ कार्र ७ कार्र ল্যাড়া ল্যাড়া পাহাডগুলো উকি মারতে থাকে তখন বলতে থাকি, 'বাঃ!' তখন মুকুল বলে, 'ওইখানে নেবে গিয়ে থাকতে বেশ মজা!'ও মনে করে, এই নতুনকে প্রথম দেখার উত্তেজনা বুঝি চিরদিনই থাকবে; ওখানে ওই ছোটো ছোটো পাহাডগুলোর সঙ্গে গলা-ধরাধরি ক'রে সমুদ্র বুঝি চিরদিনই এই নতুন ভাষায় কানাকানি করে; যেন ওইখানে পোঁছলে পরে সমুদ্রের চঞ্চল নীল, আকাশের শান্ত নীল আর ওই পাহাডগুলোর ঝাপসা নীল ছাড়া আর-কিছুর দরকারই হয় না। তার পরে, বিরল ক্রমে অবিরল হতে লাগল; ক্ষণে करा जाभारित जाराज এক-এक हो दीराय हा एवँ हा हा स्वार्थ हा का वि ज्थन प्रिथ मृत्रवीन टिविटलत छेलरत जनामरत लए थारक, मन আর সাড়া দেয় না। যখন দেখবার সামগ্রী বেড়ে ওঠে তখন দেখাটাই কমে যায়। নতুনকে ভোগ ক'রে নতুনের খিদে ক্রমে ক্রমে যায়।

হপ্তাখানেক জাপানে আছি, কিন্তু মনে হচ্ছে যেন অনেক দিন আছি। তার মানে, পথঘাট গাছপালা লোকজনের যেটুকু নতুন সেটুকু তেমন গভীর নয়, তাদের মধ্যে যেটা পুরোনো সেইটেই পরিমাণে বেশি। অফুরান নতুন কোথাও নেই; অর্থাৎ, যার সঙ্গে আমাদের চিরপরিচিত খাপ খায় না জগতে এমন অসংগত কিছুই নেই। প্রথমে ধাঁ করে চোখে পড়ে, যেগুলো হঠাৎ আমাদের মনের অভ্যাসের সঙ্গে মেলে না। তার পরে পুরোনোর সঙ্গে নতুনের যে যে অংশের রঙে

মেলে, চেহারায় কাছাকাছি আসে, মন তাড়াতাড়ি সেইগুলোকে পাশাপাশি সাজিয়ে নিয়ে তাদের সঙ্গে ব্যবহারে
প্রবৃত্ত হয়। তাস খেলতে বসে আমরা হাতে কাগজ পেলে
রঙ এবং মূল্য অনুসারে তাদের পরে পরে সাজিয়ে নিই; এও
সেইরকম। শুধু তো নতুনকে দেখে যাওয়া নয়, তার সঙ্গে
যে ব্যবহার করতে হবে; কাজেই মন তাকে নিজের পুরোনো
কাঠামোর মধ্যে যত শীঘ্র পারে গুছিয়ে নেয়। যেই গোছানো
হয় তখন দেখতে পাই, তত বেশি নতুন নয় যতটা গোড়ায়
মনে হয়েছিল; আসলে পুরোনো, ভঙ্গিটাই নতুন।

তার পরে আর-এক মুশকিল হয়েছে এই যে, দেখতে পাচ্ছি পৃথিবীর সকল সভ্য জাতই বর্তমান কালের ছাঁচে ঢালাই হয়ে একই রকম চেহারা অথবা চেহারার অভাব ধারণ করেছে। আমার এই জানলায় বসে কোবে শহরের দিকে তাকিয়ে এই যা দেখছি এ তো লোহার জাপান, এ তো রক্তমাংসের নয়। এক দিকে আমার জানলা, আর-এক দিকে সমুদ্র, এর মাঝখানে শহর। চীনেরা যেরকম বিকট-মূর্তি ড্যাগন আঁকে, সেইরকম। আঁকাবাঁকা বিপুল দেহ নিয়ে সে रयन সবুজ পৃথিবীটিকে খেয়ে ফেলেছে। গায়ে গায়ে ঘেঁষাঘেঁষি লোহার চালগুলো ঠিক যেন তারই পিঠের আঁশের মতো রোদ্রে ঝকঝক করছে। বড়ো কঠিন, বড়ো কুৎসিত এই দরকার-নামক দৈত্যটা। প্রকৃতির মধ্যে মানুষের যেঅন্ন আছে তা ফলে শস্তে বিচিত্র এবং স্থন্দর; কিন্তু, সেই অন্নকে যখন গ্রাস করতে যাই তখন তাকে তাল পাকিয়ে একটা পিণ্ড করে তুলি, তখন বিশেষত্বকে দরকারের চাপে পিষে ফেলি। কোবে শহরের পিঠের দিকে তাকিয়ে বুঝতে পারি, মানুষের দরকার-

পদার্থটা স্বভাবের বিচিত্রতাকে একাকার করে দিয়েছে। মানুষের দরকার আছে, এই কথাটাই ক্রমাগত বাড়তে বাড়তে, হাঁ করতে করতে, পৃথিবীর অধিকাংশকে গ্রাস করে ফেলছে। প্রকৃতিও কেবল দরকারের সামগ্রী, মানুষও কেবল দরকারের মানুষ হয়ে আসছে।

যে দিন থেকে কলকাতা ছেড়ে বেরিয়েছি, ঘাটে ঘাটে দেশে দেশে এইটেই খুব বড়ো করে দেখতে পাচ্ছি। মানুষের দরকার মানুষের পূর্ণতাকে যে কতখানি ছাড়িয়ে যাচ্ছে, এর আগে কোনোদিন আমি সেটা এমন স্পষ্ঠ করে দেখতে পাই নি। এক সময়ে মানুষ এই দরকারকে ছোটো করে দেখেছিল। ব্যাবসাকে তারা নীচের জায়গা দিয়েছিল, টাকা রোজগার করাটাকে সম্মান করে নি। দেবপূজা ক'রে, বিভাদান ক'রে, আনন্দদান ক'রে যারা টাকা নিয়েছে মানুষ তাদের ঘূণা করেছে। কিন্তু, আজকাল জীবনযাত্রা এতই বেশি তৃঃসাধ্য এবং টাকার আয়তন ও শক্তি এতই বেশি বড়ো হয়ে উঠেছে যে, দরকার এবং দরকারের বাহনগুলোকে মানুষ আর ঘূণা করতে সাহস করে না। এখন মানুষ আপনার সকল জিনিসেরই মূল্যের পরিমাণ টাকা দিয়ে বিচার করতে লজ্জা করে না। এতে করে সমস্ত মান্তুষের প্রকৃতি বদল হয়ে আসছে— জীবনের লক্ষ্য এবং গৌরব, অন্তর থেকে বাইরের দিকে, আনন্দ থেকে প্রয়োজনের দিকে অত্যন্ত ঝুঁকে পড়ছে। মানুষ ক্রমাগত নিজেকে বিক্রি করতে কিছুমাত্র সংকোচ বোধ করছে না। ক্রমশই সমাজের এমন একটা বদল হয়ে আসছে যে, টাকাই মানুষের যোগ্যতারূপে প্রকাশ পাচ্ছে। অথচ, এটা কেবল দায়ে পড়ে ঘটছে, প্রকৃতপক্ষে এটা সত্য নয়। তাই, এক

সময়ে যে মানুষ মনুষ্যত্বের খাতিরে টাকাকে অবজ্ঞা করতে জানত এখন সে টাকার খাতিরে মনুষ্যত্বকে অবজ্ঞা করছে। রাজ্যতন্ত্বে, সমাজতন্ত্বে, ঘরে বাইরে, সর্বত্রই তার পরিচয় কুংসিত হয়ে উঠছে। কিন্তু, বীভংসতাকে দেখতে পাচ্ছি নে, কেননা লোভে তুই চোখ আচ্ছন্ন।

জাপানে শহরের চেহারায় জাপানিত্ব বিশেষ নেই, মানুষের সাজসজ্ঞা থেকেও জাপান ক্রমশ বিদায় নিচ্ছে। অর্থাৎ, জাপান ঘরের পোশাক ছেড়ে আপিসের পোশাক ধরেছে। আজকাল পৃথিবীজোড়া একটা আপিস-রাজ্য বিস্তীর্ণ হয়েছে, সেটা কোনো বিশেষ দেশ নয়। যেহেতু আপিসের সৃষ্টি আধুনিক যুরোপ থেকে, সেইজন্তে এর বেশ আধুনিক যুরোপের। কিন্তু, প্রকৃতপক্ষে এই বেশে মানুষের বা দেশের পরিচয় দেয় না, আপিস-রাজ্যের পরিচয় দেয়। আমাদের দেশেও ডাক্তার বলছে, 'আমার ওই হ্যাটকোটের দরকার আছে।' আইনজীবীও তাই বলছে। বিশিও তাই বলছে। এমনি করেই দরকার জিনিসটা বেড়ে চলতে চলতে সমস্ত পৃথিবীকে কুৎসিতভাবে একাকার করে দিচ্ছে।

এইজন্মে জাপানের শহরের রাস্তায় বেরোলেই প্রধানভাবে চোখে পড়ে জাপানের মেয়েরা। তখন বুঝতে পারি, এরাই জাপানের ঘর, জাপানের দেশ। এরা আপিসের নয়। কারও কারও কাছে শুনতে পাই, জাপানের মেয়েরা এখানকার পুরুষের কাছ থেকে সম্মান পায় না। সে কথা সত্য কি মিথ্যা জানি নে; কিন্তু একটা সম্মান আছে সেটা বাইরে থেকে দেওয়া নয়, সেটা নিজের ভিতরকার। এখানকার মেয়েরাই জাপানের বেশে জাপানের সম্মানরক্ষার ভার নিয়েছে। ওরা

দরকারকেই সকলের চেয়ে বড়ো করে খাতির করে নি, সেই-জন্মেই ওরা নয়নমনের আনন্দ।

একটা জিনিস এখানে পথে ঘাটে চোখে পড়ে। রাস্তায় লোকের ভিড় আছে, কিন্তু গোলমাল একেবারে নেই। এরা যেন চেঁচাতে জানে না; লোকে বলে জাপানের ছেলেরা স্থদ্ধ কাঁদে না। আমি এপর্যন্ত একটি ছেলেকেও কাঁদতে দেখি নি। পথে মোটরের করে যাবার সময়ে মাঝে মাঝে যেখানে ঠেলাগাড়ি প্রভৃতি বাধা এসে পড়ে সেখানে মোটরের চালক শান্তভাবে অপেকা করে, গাল দেয় না, হাঁকাহাঁকি করে না। পথের মধ্যে হঠাৎ একটা বাইসিক্ল্ মোটরের উপরে এসে পড়বার উপক্রম করলে আমাদের দেশের চালক এ অবস্থায় বাইসিক্ল্-আরোহীকে অনাবশ্যক গাল না দিয়ে থাকতে পারত না। এ লোকটা জক্ষেপমাত্র করলে না। এখানকার বাঙালিদের কাছে শুনতে পেলুম যে, রাস্তায় ছই বাইসিক্ল্এ কিন্তা গাড়ির সঙ্গে বাইসিক্ল্এর ঠোকাঠুকি হয়ে যখন রক্তপাত হয়ে যায়, তখনো উভয় পক্ষ চেঁচামেচি গালমন্দ না করে গায়ের ধুলো ঝেড়ে চলে যায়।

আমার কাছে মনে হয়, এইটেই জাপানের শক্তির মূল কারণ। জাপানি বাজে চেঁচামেচি ঝগড়াঝাঁটি করে নিজের বলক্ষয় করে না। প্রাণশক্তির বাজে খরচ নেই ব'লে প্রয়োজনের সময় টানাটানি পড়ে না। শরীর-মনের এই শান্তি ও সহিষ্ণুতা ওদের স্বজাতীয় সাধনার একটা অঙ্গ। শোকে হুঃখে, আঘাতে উত্তেজনায়, ওরা নিজেকে সংযত করতে জানে। সেইজন্মেই বিদেশের লোকেরা প্রায় বলে, জাপানিকে বোঝা যায় না, ওরা অত্যন্ত বেশি গৃঢ়। এর

কারণই হচ্ছে, এরা নিজেকে সর্বদা ফুটো দিয়ে ফাঁক দিয়ে গ'লে পড়তে দেয় না।

এই-যে নিজের প্রকাশকে অত্যন্ত সংক্রিপ্ত করতে থাকা, এ ওদের কবিতাতেও দেখা যায়। তিন লাইনের কাব্য জগতের আর কোথাও নেই। এই তিন লাইনই ওদের কবি. পাঠক, উভয়ের পক্ষে যথেষ্ট। সেইজন্মেই এখানে এসে অবধি, রাস্তায় কেউ গান গাচ্ছে এ আমি শুনি নি। এদের হৃদয় ঝনার জলের মতো শব্দ করে না, সরোবরের জলের মতো ক্ষর। এপর্যন্ত ওদের যত কবিতা শুনেছি সবগুলিই হচ্ছে ছবি দেখার কবিতা, গান গাওয়ার কবিতা নয়। হৃদয়ের দাহ ক্ষোভ প্রাণকে খরচ করে, এদের সেই খরচ কম। এদের অন্তরের সমস্ত প্রকাশ সৌন্দর্যবোধে। সৌন্দর্যবোধ জিনিসটা श्वार्थनितर्भक । कुल, शाथि, हाँ म, এएमत निरम आभारमत काँमाकां । तरे। এদের সঙ্গে আমাদের নিছক সৌন্দর্য-ভোগের সম্বন্ধ— এরা আমাদের কোথাও মারে না, কিছু কাড়ে না, এদের দারা আমাদের জীবনে কোথাও ক্ষয় ঘটে না। সেইজন্মেই তিন লাইনেই এদের কুলোয়, এবং কল্পনাটাতেও এরা শান্তির ব্যাঘাত করে না।

এদের ছুটো বিখ্যাত পুরোনো কবিতার নমুনা দেখলে আমার কথাটা স্পষ্ট হবে—

পুরোনো পুকুর,

ব্যাঙের লাফ,

জলের শব্দ।

বাস্! আর দরকার নেই। জাপানি পাঠকের মনটা চোখে ভরা। পুরোনো পুকুর মান্ত্যের পরিত্যক্ত, নিস্তর্ক, অন্ধকার।

তার মধ্যে একটা ব্যাঙ লাফিয়ে পড়তেই শব্দটা শোনা গেল। শোনা গেল— এতে বোঝা যাবে পুকুরটা কিরকম স্তব্ধ। এই পুরোনো পুকুরের ছবিটা কী ভাবে মনের মধ্যে এঁকে নিতে হবে সেইটুকু কেবল কবি ইশারা করে দিলে। তার বেশি একেবারে অনাবশুক।

আর-একটা কবিতা—

পচা ডাল, একটা কাক, শরংকাল।

আর বেশি না! শরংকালে গাছের ডালে পাতা নেই, তুইএকটা ডাল পচে গেছে, তার উপরে কাক ব'সে। শীতের দেশে
শরংকালটা হচ্ছে গাছের পাতা ঝরে যাবার, ফুল পড়ে যাবার,
কুয়াশায় আকাশ মান হবার কাল— এই কালটা মৃত্যুর ভাব
মনে আনে। পচা ডালে কালো কাক বসে আছে, এইটুকুতেই পাঠক শরংকালের সমস্ত রিক্ততা ও মানতার ছবি
মনের সামনে দেখতে পায়। কবি কেবল স্ত্রপাত করে দিয়েই
সরে দাঁড়ায়। তাকে যে অত অল্লের মধ্যেই সরে যেতে হয়
তার কারণ এই যে, জাপানি পাঠকের চেহারা দেখার মানসিক
শক্তিটা প্রবল।

এইখানে একটা কবিতার নমুনা দিই, যেটা চোখে দেখার চেয়ে বড়ো—

স্বর্গ এবং মর্ত হচ্ছে ফুল,
দেবতারা এবং বুদ্ধ হচ্ছেন ফুল—
মানুষের হৃদয় হচ্ছে ফুলের অন্তরাত্মা।
আমার মনে হয়, এই কবিতাটিতে জাপানের সঙ্গে ভারত-

বর্ষের মিল হয়েছে। জাপান স্বর্গমর্তকে বিকশিত ফুলের মতো স্থানর করে দেখছে; ভারতবর্ষ বলছে, এই-যে এক বৃত্তে তুই ফুল, স্বর্গ এবং মর্ভ, দেবতা এবং বুদ্ধ— মানুষের হৃদয় যদি না থাকত তবে এ ফুল কেবলমাত্র বাইরের জিনিস হ'ত— এই স্থানরের সৌন্ধর্যিই হচ্ছে মানুষের হৃদয়ের মধ্যে।

যাই হোক, এই কবিতাগুলির মধ্যে কেবল যে বাক্সংযম তা নয়, এর মধ্যে ভাবের সংযম। এই ভাবের সংযমকে হুদয়ের চাঞ্চল্য কোথাও ক্ষুব্ধ করছে না। আমাদের মনে হয় এইটেতে জাপানের একটা গভীর পরিচয় আছে। এক কথায় বলতে গেলে একে বলা যেতে পারে হুদয়ের মিতব্যয়িতা।

মান্ত্যের একটা ইন্দ্রিয়শক্তিকে খর্ব ক'রে আর-একটাকে বাড়ানো চলে, এ আমরা দেখেছি। সৌন্দর্যবোধ এবং হ্রদয়াবেগ, এ ছটোই হ্রদয়রুত্তি। আবেগের বোধ এবং প্রকাশকে খর্ব ক'রে সৌন্দর্যের বোধ এবং প্রকাশকে প্রত্ব ক'রে সৌন্দর্যের বোধ এবং প্রকাশকে প্রভূত পরিমাণে বাড়িয়ে তোলা যেতে পারে— এখানে এসে অবধি এই কথাটা আমার মনে হয়েছে। হ্রদয়োচ্ছ্রাস আমাদের দেশে এবং অন্তর্ক্ত বিস্তর দেখেছি, সেইটে এখানে চোখে পড়েনা। সৌন্দর্যের অন্তর্ভূতি এখানে এত বেশি করে এবং এমন সর্বত্র দেখতে পাই যে, স্পষ্টই বুঝতে পারি য়ে, এটা এমন একটা বিশেষ বোধ যা আমরা ঠিক বুঝতে পারি য়ে, এটা এমন কুকুরের ভ্রাণশক্তি ও মৌমাছির দিক্বোধের মতো, আমাদের উপলব্ধির অতীত। এখানে যে লোক অত্যন্ত গরিব সেও প্রতিদিন নিজের পেটের ক্ষুধাকে বঞ্চনা করেও এক-আধ পয়সার ফুল না কিনে বাঁচে না। এদের চোখের ক্ষুধা এদের পেটের ক্ষুধার চেয়ে কম নয়।

কাল ছজন জাপানি মেয়ে এসে আমাকে এ দেশের ফুল সাজানোর বিছা দেখিয়ে গেল। এর মধ্যে কত আয়োজন, কত চিন্তা, কত নৈপুণা আছে, তার ঠিকানা নেই। প্রত্যেক পাতা এবং প্রত্যেক ডালটির উপর মন দিতে হয়। চোখে দেখার ছন্দ এবং সংগীত যে এদের কাছে কত প্রবলভাবে স্থগোচর, কাল আমি ওই ছজন জাপানি মেয়ের কাজ দেখে বুঝতে পারছিলুম।

একটা বইয়ে পড়ছিলুম, প্রাচীন কালে বিখ্যাত যোদ্ধা যারা ছিলেন তাঁরা অবকাশকালে এই ফুল সাজাবার বিভার আলোচনা করতেন। তাঁদের ধারণা ছিল, এতে তাঁদের রণদক্ষতা ও বীরত্বের উন্নতি হয়। এর থেকেই বৃঝতে পারবে, জাপানি নিজের এই সৌন্দর্য-অন্থভূতিকে শৌখিন জিনিস বলে মনে করে না; ওরা জানে, গভীরভাবে এতে মান্ত্র্যের শক্তি-বৃদ্ধি হয়। এই শক্তিবৃদ্ধির মূল কারণটা হচ্ছে শান্তি; যে সৌন্দর্যের আনন্দ নিরাসক্ত আনন্দ তাতে জীবনের ক্ষয় নিবারণ করে, এবং যে উত্তেজনাপ্রবণতায় মান্ত্র্যের মনোবৃত্তি ও হ্রদয়বৃত্তিকে মেঘাচ্ছন্ন করে তোলে এই সৌন্দর্যবোধ তাকে পরিশান্ত করে।

সেদিন একজন ধনী জাপানি তাঁর বাড়িতে চা-পানঅনুষ্ঠানে আমাদের নিমন্ত্রণ করেছিলেন। তোমরা ওকাকুরার

ΒΟΟΚ ΟΓ ΤΕΛ পড়েছ, তাতে এই অনুষ্ঠানের বর্ণনা আছে।

সেদিন এই অনুষ্ঠান দেখে স্পান্ত বুঝতে পারলুম, জাপানির
পক্ষে এটা ধর্মানুষ্ঠানের তুল্য। এ ওদের একটা জাতীয়

সাধনা। ওরা কোন্ আইডিয়ালকে লক্ষ্য করছে, এর থেকে
তা বেশ বোঝা যায়।

कार्य (थरक मीर्घ अथ भाषित्रयारन करत शिरा अथरमरे একটি বাগানে প্রবেশ করলুম— সে বাগান ছায়াতে সৌন্দর্যে এবং শান্তিতে একেবারে নিবিড়ভাবে পূর্ণ। বাগান জিনিসটা যে কী তা এরা জানে। কতকগুলো কাঁকর ফেলে আর গাছ পুঁতে মাটির উপরে জিয়োমেট্র ক্যাকেই যে বাগান করা বলে না, তা জাপানি বাগানে ঢুকলেই বোঝা যায়; জাপানি চোখ এবং হাত ছুইই প্রকৃতির কাছ থেকে সৌন্দর্যের দীক্ষালাভ করেছে; যেমন ওরা দেখতে জানে তেমনি ওরা গড়তে জানে। ছায়াপথ দিয়ে গিয়ে, এক জায়গায় গাছের তলায় গর্ত-করা একটা পাথরের মধ্যে স্বচ্ছ জল আছে, সেই জলে আমরা প্রত্যেকে হাত মুখ ধুলুম। তার পরে, একটা ছোট্ট ঘরের मस्या निरम शिरम विश्वत छेश्रत छाटी छाटी शाल शाल খডের আসন পেতে দিলে, তার উপরে আমরা বসলুম। নিয়ম হচ্ছে, এইখানে কিছকাল নীরব হয়ে বদে থাকতে হয়। গৃহ-সামীর সঙ্গে যাবামাত্রই দেখা হয় না। মনকে শান্ত করে স্থির করবার জন্মে ক্রমে নিমন্ত্রণ করে নিয়ে যাওয়া হয়। আস্তে আস্তে ছটো-তিনটে ঘরের মধ্যে বিশ্রাম করতে করতে, শেষে আসল জায়গায় যাওয়া গেল। সমস্ত ঘরই নিস্তর, যেন চিরপ্রদোষের ছায়াবৃত; কারও মুখে কথা নেই। মনের উপর এই ছায়াঘন নিঃশব্দ নিস্তরতার সম্মোহন ঘনিয়ে উঠতে থাকে। অবশেষে ধীরে ধীরে গৃহস্বামী এসে নমস্কারের দারা আমাদের অভার্থনা করলেন।

ঘরগুলিতে আসবাব নেই বললেই হয়, অথচ মনে হয় যেন এ-সমস্ত ঘর কী-একটাতে পূর্ণ, গম্গম্ করছে। একটিমাত্র ছবি কিস্বা একটিমাত্র পাত্র কোথাও আছে। নিমন্ত্রিতেরা

সেইটি বহুযত্নে দেখে দেখে নীরবে তৃপ্তি লাভ করেন। যে জিনিস যথার্থ স্থন্দর তার চারি দিকে মস্ত একটি বিরলতার অবকাশ থাকা চাই। ভালো জিনিসগুলিকে ঘেঁষাঘেঁষি করে রাখা তাদের অপমান করা— সে যেন সতী স্ত্রীকে সতিনের ঘর করতে দেওয়ার মতো। ক্রমে ক্রমে অপেক্ষা ক'রে ক'রে, স্তরতা ও নিঃশক্তার দারা মনের ক্ষুধাকে জাগ্রত ক'রে তলে. তার পরে এইরকম ছটি-একটি ভালো জিনিস দেখালে সে যে কী উজ্জল হয়ে ওঠে, এখানে এসে তা স্পষ্ট বুঝতে পারলুম। আমার মনে পড়ল, শান্তিনিকেতন আশ্রমে যখন আমি এক-একদিন এক-একটি গান তৈরি করে সকলকে শোনাতুম, তখন সকলেরই কাছে সেই গান তার হৃদয় সম্পূর্ণ উদঘাটিত করে দিত। অথচ সেই-সব গানকেই তোড়া বেঁধে কলকাতায় এনে যখন বান্ধবসভায় ধরেছি, তখন তারা আপনার যথার্থ শ্রীকে আরত করে রেখেছে। তার মানেই কলকাতার বাডিতে গানের চারি দিকে ফাঁকা নেই—সমস্ত লোকজন, ঘরবাডি, काककर्म, शालमाल, जात घाएकत छेलत शिरा लएक । य আকাশের মধ্যে তার ঠিক অর্থটি বোঝা যায়, সেই আকাশ त्नरे।

তার পরে গৃহস্বামী এসে বললেন, চা তৈরি এবং পরিবেশনের ভার বিশেষ কারণে তিনি তাঁর মেয়ের উপরে দিয়েছেন। তাঁর মেয়ে এসে নমস্বার ক'রে চা-তৈরিতে প্রবৃত্ত হলেন। তাঁর প্রবেশ থেকে আরম্ভ করে চা-তৈরির প্রত্যেক অঙ্গ যেন ছন্দের মতো। ধোয়া মোছা, আগুন জালা, চাদানির ঢাকা খোলা, গরম জলের পাত্র নামানো, পেয়ালায় চা ঢালা, অতিথির সম্মুখে এগিয়ে দেওয়া, সমস্ভ এমন সংযম এবং

সোন্দর্যে মণ্ডিত যে সে না দেখলে বোঝা যায় না। এই চা-পানের প্রত্যেক আসবাবটি তুর্লভ ও স্থুন্দর। অতিথির কর্তব্য হচ্ছে, এই পাত্রগুলিকে ঘুরিয়ে ঘুরিয়ে একান্ত মনোযোগ দিয়ে দেখা। প্রত্যেক পাত্রের স্বতন্ত্র নাম এবং ইতিহাস। কত যে তার যত্ন, সে বলা যায় না।

সমস্ত ব্যাপারটা এই। শরীরকে মনকে একান্ত সংযত করে নিরাসক্ত প্রশান্ত মনে সৌন্দর্যকে নিজের প্রকৃতির মধ্যে গ্রহণ করা। ভোগীর ভোগোন্মাদ নয়; কোথাও লেশমাত্র উচ্চু গুলতা বা অমিতাচার নেই; মনের উপরতলায় সর্বদা যেখানে নানা স্বার্থের আঘাতে, নানা প্রয়োজনের হাওয়ায় কেবলই ঢেউ উঠছে, তার থেকে দূরে সৌন্দর্যের গভীরতার মধ্যে নিজেকে সমাহিত করে দেওয়াই হচ্ছে এই চা-পান অনুষ্ঠানের তাৎপর্য।

এর থেকে বোঝা যায়, জাপানের যে সৌন্দর্যবোধ সে
তার একটা সাধনা, একটা প্রবল শক্তি। বিলাস জিনিসটা
অন্তরে বাহিরে কেবল খরচ করায়, তাতেই ছর্বল করে। কিন্তু,
বিশুদ্ধ সৌন্দর্যবোধ মান্তুষের মনকে স্বার্থ এবং বস্তুর সংঘাত
থেকে রক্ষা করে। সেইজন্মেই জাপানির মনে এই সৌন্দর্যরসবোধ পৌরুষের সঙ্গে মিলিত হতে পেরেছে।

এই উপলক্ষে আর-একটি কথা বলবার আছে। এখানে
মেয়ে পুরুষের সামীপ্যের মধ্যে কোনো গ্লানি দেখতে পাই
নে; অন্যত্র মেয়ে পুরুষের মাঝখানে যে-একটা লজ্জাসংকোচের আবিলতা আছে এখানে তা নেই। মনে হয়,
এদের মধ্যে মোহের একটা আবরণ যেন কম। তার প্রধান
কারণ, জাপানে স্ত্রী-পুরুষের একত্র বিবস্ত্র হয়ে স্নান করার

প্রথা আছে। এই প্রথার মধ্যে যে লেশমাত্র কলুষ নেই তার প্রমাণ এই— নিকটতম আত্মীয়েরাও এতে মনে কোনো বাধা অনুভব করে না। এমনি ক'রে এখানে স্ত্রী-পুরুষের দেহ পরস্পারের দৃষ্টিতে কোনো মায়াকে পালন করে না। দেহ সম্বন্ধে উভয় পক্ষের মন খুব স্বাভাবিক। অহ্য দেশের কলুষ-দৃষ্টি ও ছুষ্টবৃদ্ধির খাতিরে আজকাল শহরে এই নিয়ম উঠে যাচেছ। কিন্তু, পাড়াগাঁয়ে এখনো এই নিয়ম চলিত আছে। পৃথিবীতে যত সভ্য দেশ আছে তার মধ্যে কেবল জাপান মান্ত্র্যের দেহ সম্বন্ধে যে মোহমুক্ত, এটা আমার কাছে খুব একটা বড়ো জিনিস বলে মনে হয়।

অথচ আশ্চর্য এই যে, জাপানের ছবিতে উলঙ্গ স্ত্রীমূর্তি কোথাও দেখা যায় না। উলঙ্গতার গোপনীয়তা ওদের মনে রহস্তজাল বিস্তার করে নি ব'লেই এটা সম্ভবপর হয়েছে। আরো একটা জিনিস দেখতে পাই। এখানে মেয়েদের কাপড়ের মধ্যে নিজেকে স্ত্রীলোক বলে বিজ্ঞাপন দেবার কিছুমাত্র চেষ্টা নেই। প্রায় সর্বত্রই মেয়েদের বেশের মধ্যে এমন কিছু ভঙ্গি থাকে যাতে বোঝা যায়, তারা বিশেষভাবে পুরুষের মোহদৃষ্টির প্রতি দাবি রেখেছে। এখানকার মেয়েদের কাপড় স্থন্দর, কিন্তু সে কাপড়ে দেহের পরিচয়কে ইঙ্গিতের দারা দেখাবার কোনো চেষ্টা নেই। জাপানিদের মধ্যে চরিত্রদার্বিল্য যে কোথাও নেই তা আমি বলছি নে, কিন্তু স্ত্রী-পুরুষের সম্বন্ধকে ঘিরে তুলে প্রায় সকল সভ্যদেশেই মানুষ যে-একটা কৃত্রিম মোহপরিবেষ্টন রচনা করেছে জাপানির মধ্যে অন্তত্ত তার একটা আয়োজন কম ব'লে মনে হল, এবং অন্তত সেই পরিমাণে এখানে স্ত্রী-পুরুষের সম্বন্ধ স্বাভাবিক এবং মোহমূক্ত।

63

আর-একটি জিনিস আমাকে বড়ো আনন্দ দেয়, সে হচ্ছে জাপানের ছোটো ছোটো ছেলেমেয়ে। রাস্তায় ঘাটে সর্বত্র এত বেশি পরিমাণে এত ছোটো ছেলেমেয়ে আমি আর কোথাও দেখি নি। আমার মনে হল, যে কারণে জাপানিরা ফুল ভালোবাসে সেই কারণেই ওরা শিশু ভালোবাসে। শিশুর ভালোবাসায় কোনো কৃত্রিম মোহ নেই; আমরা ওদের ফুলের মতোই নিঃস্বার্থ নিরাসক্ত ভাবে ভালোবাসতে পারি।

কাল সকালেই ভারতবর্ষের ডাক যাবে, এবং আমরাও টোকিও যাত্রা করব। একটি কথা তোমরা মনে রেখো—
আমি যেমন যেমন দেখছি তেমনি তেমনি লিখে চলেছি। এ
কেবল একটা নতুন দেশের উপর চোখ বুলিয়ে যাবার ইতিহাস
মাত্র। এর মধ্যে থেকে তোমরা কেউ যদি অধিক পরিমাণে,
এমন-কি, অল্প পরিমাণেও 'বস্তুতন্ত্রতা' দাবি কর তো নিরাশ
হবে। আমার এই চিঠিগুলি জাপানের ভূর্তান্তরূপে পাঠ্যসমিতি নির্বাচন করবেন না, নিশ্চয় জানি। জাপান সম্বন্ধে
আমি যা-কিছু মতামত প্রকাশ করে চলেছি তার মধ্যে জাপান
কিছু পরিমাণে আছে, আমিও কিছু পরিমাণে আছি, এইটে
তোমরা যদি মনে নিয়ে পড় তা হলেই ঠকবে না। ভুল বলব
না, এমন আমার প্রতিজ্ঞা নয়; যা মনে হচ্ছে তাই বলব, এই
আমার মংলব।

কোবে ২২ জ্যৈষ্ঠ ১৩২৩ যেমন যেমন দেখছি তেমনি তেমনি লিখে যাওয়া আর সম্ভব নয়। পূর্বেই লিখেছি, জাপানিরা বেশি ছবি দেয়ালে টাঙায় না, গৃহসজ্জায় ঘর ভরে ফেলে না। যা তাদের কাছে রমণীয় তা তারা অল্প করে দেখে; দেখা সম্বন্ধে এরা যথার্থ ভোগী ব'লেই দেখা সম্বন্ধে এদের পেটুকতা নেই। এরা জানে, অল্প করে না দেখলে পূর্ণ পরিমাণে দেখা হয় না। জাপানদেখা সম্বন্ধেও আমার তাই ঘটছে; দেখবার জিনিস একেবারে হড়্মুড়্ করে চার দিক থেকে চোখের উপর চেপে পড়ছে, তাই প্রত্যেকটিকে স্কুস্পন্ঠ ক'রে সম্পূর্ণ ক'রে দেখা এখন আর সম্ভব হয় না। এখন, কিছু রেখে, কিছু বাদ দিয়ে চলতে হবে।

এখানে এসেই আদর-অভ্যর্থনার সাইক্লোনের মধ্যে পড়ে গেছি; সেইসঙ্গে খবরের কাগজের চরেরা চারি দিকে তুফান লাগিয়ে দিয়েছে। এদের ফাঁক দিয়ে যে জাপানের আর কিছু দেখব এমন আশা ছিল না। জাহাজে এরা ছেঁকে ধরে, রাস্তায় এরা সঙ্গে সঙ্গে চলে, ঘরের মধ্যে এরা ঢুকে পড়তে সংকোচ করে না।

এই কৌতৃহলীর ভিড় ঠেলতে ঠেলতে অবশেষে টোকিও শহরে এসে পোঁছনো গেল। এখানে আমাদের চিত্রকর বন্ধ্ যোকোয়ামা টাইকানের বাড়িতে এসে আশ্রয় পেলুম। এখন থেকে ক্রমে জাপানের অন্তরের পরিচয় পেতে আরম্ভ করা গেল।

প্রথমেই জুতোজোড়াটাকে বাড়ির দরজার কাছে ত্যাগ করতে হল। বুঝলুম জুতোজোড়াটা রাস্তার, পা জিনিসটাই

ঘরের। ধুলো জিনিসটাও দেখলুম এদের ঘরের নয়, সেটা বাইরের পৃথিবীর। বাড়ির ভিতরকার সমস্ত ঘর এবং পথ মাছর দিয়ে মোড়া, সেই মাছরের নীচে শক্ত খড়ের গদি; তাই এদের ঘরের মধ্যে ঘেমন পায়ের ধুলো পড়ে না তেমনি পায়ের শব্দও হয় না। দরজাগুলো ঠেলা দরজা, বাতাসে ঘে ধড়াধ্বড় পড়বে এমন সম্ভাবনা নেই।

আর-একটা ব্যাপার এই— এদের বাড়ি জিনিসটা অত্যন্ত অধিক নয়। দেয়াল, কড়ি, বরগা, জানলা, দরোজা, যতদূর পরিমিত হতে পারে তাই। অর্থাৎ, বাড়িটা মান্ত্যকে ছাড়িয়ে যায় নি, সম্পূর্ণ তার আয়ত্তের মধ্যে। একে মাজা-ঘ্যা ধোওয়া-মোছা তুঃসাধ্য নয়।

তার পরে, ঘরে যেটুকু দরকার তা ছাড়া আর কিছু নেই।
ঘরের দেয়াল-মেঝে সমস্ত যেমন পরিকার তেমনি ঘরের
ফাঁকটুকুও যেন তক্তক্ করছে; তার মধ্যে বাজে জিনিসের
চিক্তমাত্র পড়ে নি। মস্ত স্থবিধে এই যে, এদের মধ্যে যাদের
সাবেক চাল আছে তারা চৌকি টেবিল একেবারে ব্যবহার
করে না। সকলেই জানে, চৌকি-টেবিলগুলো জীব নয় বটে
কিন্তু তারা হাত-পা-ওয়ালা। যথন তাদের কোনো দরকার
নেই তখনো তারা দরকারের অপেক্ষায় হাঁ করে দাঁড়িয়ে
থাকে। অতিথিরা আসছে যাচ্ছে, কিন্তু অতিথিদের এই
খাপগুলি জায়গা জুড়েই আছে। এখানে ঘরের মেঝের উপরে
মান্তুর বসে, স্থতরাং যখন তারা চলে যায় তখন ঘরের আকাশে
তারা কোনো বাধা রেখে যায় না। ঘরের এক ধারে মাত্রর
নেই, সেখানে পালিশ-করা কার্চখণ্ড ঝক্ঝক্ করছে, সেই
দিকের দেয়ালে একটি ছবি ঝুলছে, এবং সেই ছবির সামনে

সেই তক্তাটির উপর একটি ফুলদানির উপরে ফুল সাজানো। ওই-যে ছবিটি আছে এটা আড়ম্বরের জন্মে নয়, এটা দেখবার জন্মে। সেইজন্মে যাতে ওর গা ঘেঁষে কেউ না বসতে পারে, যাতে ওর সামনে যথেষ্ঠ পরিমাণে অব্যাহত অবকাশ থাকে, তারই ব্যবস্থা রয়েছে। স্থানর জিনিসকে যে এরা কত শ্রাজাকরে, এর থেকেই তা বোঝা যায়। ফুল-সাজানোও তেমনি। অগ্রত্র নানা ফুল ও পাতাকে ঠেসে একটা তোড়ার মধ্যে বেঁধে ফেলে— ঠিক যেমন ক'রে বারুণীযোগের সময় তৃতীয় শ্রেণীর যাত্রীদের এক গাড়িতে ভর্তি করে দেওয়া হয় তেমনি—কিন্তু, এখানে ফুলের প্রতি সে অত্যাচার হবার জো নেই; ওদের জন্মে থার্ড ক্লাসের গাড়ি নয়, ওদের জন্মে রিজার্ভ্-করা সেলুন। ফুলের সঙ্গে ব্যবহারে এদের না আছে দড়াদড়ি, না আছে ঠেলাঠেলি, না আছে হটুগোল।

ভোরের বেলা উঠে জানালার কাছে আসন পেতে যখন বসলুম তখন বুঝলুম, জাপানিরা কেবল যে শিল্পকলায় ওস্তাদ তা নয়, মান্তবের জীবনযাত্রাকে এরা একটি কলাবিভার মতো আয়ত্ত করেছে। এরা এটুকু জানে, যে জিনিসের মূল্য আছে, গোরব আছে, তার জন্মে যথেষ্ঠ জায়গা ছেড়ে দেওয়া চাই। পূর্ণতার জন্মে রিক্ততা সব-চেয়ে দরকারি। বস্তুবাহুল্য জীবন-বিকাশের প্রধান বাধা। এই-সমস্ত বাড়িটির মধ্যে কোথাও একটি কোণেও একটু অনাদর নেই, অনাবশুকতা নেই। চোখকে মিছিমিছি কোনো জিনিস আঘাত করছে না, কানকে বাজে কোনো শব্দ বিরক্ত করছে না। মান্তবের মন নিজেকে যতখানি ছড়াতে চায় ততখানি ছড়াতে পারে, পদে পদে জিনিস-পত্রের উপরে ঠোকর খেয়ে পড়ে না।

যেখানে চারি দিকে এলোমেলো, ছড়াছড়ি, নানা জঞ্জাল, নানা আওয়াজ, সেখানে যে প্রতি মুহূর্তেই আমাদের জীবনের এবং মনের শক্তিক্ষয় হচ্ছে সে আমরা অভ্যাসবশত বুঝতে পারি নে। আমাদের চারি দিকে যা-কিছু আছে সমস্তই আমাদের প্রাণমনের কাছে কিছু-না-কিছু আদায় করছেই। যে-সব জিনিস অদরকারি এবং অস্থন্দর তারা আমাদের কিছুই দেয় না, কেবল আমাদের কাছ থেকে নিতে থাকে। এমনি করে নিশিদিন আমাদের যা ক্ষয় হচ্ছে সেটাতে আমাদের শক্তির কম অপব্যয় হচ্ছে না।

সেদিন স্কাল্বেলায় মনে হল, আমার মন যেন কানায় কানায় ভরে উঠেছে। এতদিন যেরকম ক'রে মনের শক্তি বহন করেছি সে যেন চালুনিতে জল ধরা; কেবল গোলমালের ছিজ দিয়ে সমস্ত বেরিয়ে গেছে। আর, এখানে এ যেন ঘটের ব্যবস্থা। আমাদের দেশের ক্রিয়াকর্মের কথা মনে হল। কী প্রচুর অপব্যয়! কেবলমাত্র জিনিসপত্রের গণ্ডগোল নয়— মানুষের কী চেঁচামেচি, ছুটোছুটি, গলা-ভাঙাভাঙি! আমাদের নিজের বাড়ির কথা মনে হল। বাঁকাচোরা উচুনিচু রাস্তার উপর দিয়ে গোরুর গাড়ি চলার মতো সেখানকার জীবনযাতা। যতটা চলছে তার চেয়ে আওয়াজ হচ্ছে চের বেশি। দরোয়ান হাঁক দিচ্ছে, বেহারাদের ছেলেরা চেঁচামেচি করছে, মেথরদের মহলে ঘোরতর ঝগড়া বেধে গেছে, মারোয়াড়ি প্রতিবেশিনীরা চীৎকারশব্দে একঘেয়ে গান ধরেছে— তার আর অন্তই নেই। আরু, ঘরের ভিতরে নানা জিনিসপত্রের ব্যবস্থা এবং অব্যবস্থা —তার বোঝা কি কম! সেই বোঝা কি কেবল ঘরের মেঝে বহন করছে? তা নয়, প্রতি ক্ষণেই আমাদের মন বহন

করছে। যা গোছালো তার বোঝা কম, যা অগোছালো তার বোঝা আরো বেশি—এই যা তফাত। যেখানে একটা দেশের সমস্তলোকই কম চেঁচায়, কম জিনিস ব্যবহার করে, ব্যবস্থাপূর্বক কাজ করতে যাদের আশ্চর্য দক্ষতা, সমস্ত দেশ জুড়ে তাদের যে কতখানি শক্তি জমে উঠছে তার কি হিসেব আছে?

জাপানিরা যে রাগ করে না তা নয়, কিন্তু সকলের কাছেই একবাক্যে শুনেছি এরা ঝগড়া করে না। এদের গালাগালির অভিধানে একটিমাত্র কথা আছে 'বোকা'। তার উর্ধ্বে এদের ভাষা পোঁছয় না। ঘোরতর রাগারাগি মনান্তর হয়ে গেল, পাশের ঘরে তার টুঁশন্দ পোঁছল না, এইটি হচ্ছে জাপানি রীতি। শোকছঃখ সম্বন্ধেও এইরকম স্তর্কতা।

এদের জীবনযাত্রায় এই রিক্ততা বিরলতা মিতাচার কেবল-মাত্র যদি অভাবাত্মক হত তা হলে সেটাকে প্রশংসা করবার কোনো হেতু থাকত না। কিন্তু, এই তো দেখছি— এরা ঝগড়া করে না বটে, অথচ প্রয়োজনের সময় প্রাণ দিতে, প্রাণ নিতে এরা পিছপাও হয় না। জিনিসপত্রের ব্যবহারে এদের সংযম, কিন্তু জিনিসপত্রের প্রতি প্রভুত্ব এদের তো কম নয়। সকল বিষয়েই এদের যেমন শক্তি তেমনি নৈপুণা, তেমনি সৌন্দর্যবোধ।

এ সম্বন্ধে যখন আমি এদের প্রশংসা করেছি তখন এদের অনেকের কাছেই শুনেছি যে, 'এটা আমরা বৌদ্ধর্মের প্রসাদে পেয়েছি। অর্থাৎ, বৌদ্ধধর্মের এক দিকে সংযম আর-এক দিকে মৈত্রী এই-যে সামঞ্জস্তের সাধনা আছে, এতেই আমরা মিতাচারের দারাই অমিত শক্তির অধিকার পাই। বৌদ্ধর্ম যে মধ্যপথের ধর্ম।'

শুনে আমার লজ্জা বোধ হয়। বৌদ্ধর্ম তো আমাদের দেশেও ছিল, কিন্তু আমাদের জীবনযাত্রাকে তো এমন আশ্চর্য ও স্থানর সামঞ্জস্তে বেঁধে তুলতে পারে নি। আমাদের কল্পনায় ও কাজে এমনতরো প্রভৃত আতিশয্য উদাসীত্র উচ্চ্ছুজ্ঞালতা কোথা থেকে এল!

একদিন জাপানি নাচ দেখে এলুম। মনে হল, এ যেন দেহভঙ্গির সংগীত। এই সংগীত আমাদের দেশের বীণার আলাপ। অর্থাৎ, পদে পদে মীড়। ভঙ্গিবৈচিত্র্যের পরস্পরের মাঝখানে কোনো ফাঁক নেই, কিম্বা কোথাও জোড়ের চিহ্ন দেখা যায় না; সমস্ত দেহ পুষ্পিত লতার মতো একসঙ্গে তুলতে তুলতে সৌন্দর্যের পুষ্পবৃষ্টি করছে। খাঁটি য়ুরোপীয় নাচ অর্থনারীশ্বরের মতো— আধ্খানা ব্যায়াম, আধ্খানা নাচ: তার মধ্যে লম্ফরম্প, ঘুরপাক, আকাশকে লক্ষ্য করে লাথি-ছোঁডাছুঁড়ি আছে। জাপানি নাচ একেবারে পরিপূর্ণ নাচ। তার সজ্জার মধ্যেও লেশমাত্র উলঙ্গতা নেই। অহ্য দেশের নাচে দেহের সৌন্দর্যলীলার সঙ্গে দেহের লালসা মিশ্রিত। এখানে নাচের কোনো ভঙ্গির মধ্যে লালসার ইশারামাত্র দেখা গেল না। আমার কাছে তার প্রধান কারণ এই বোধ হয় যে, সৌন্দর্যপ্রিয়তা জাপানির মনে এমন সত্য যে তার মধ্যে কোনো রকমের মিশল তাদের দরকার হয় না, এবং সহা হয় না।

কিন্তু, এদের সংগীতটা আমার মনে হল বড়ো বেশিদ্র এগোয় নি। বোধ হয় চোখ আর কান, এই ছইয়ের উৎকর্ষ একসঙ্গে ঘটে না। মনের শক্তিস্রোত যদি এর কোনো-একটা রাস্তা দিয়ে অত্যন্ত বেশি আনাগোনা করে তা হলে অহ্য

রাস্তাটায় তার ধারা অগভীর হয়। ছবি জিনিসটা হচ্ছে অবনীর, গান জিনিসটা গগনের। অসীম যেখানে সীমার মধ্যে সেখানে ছবি; অসীম যেখানে সীমাহীনতায় সেখানে গান। রূপরাজ্যের কলা ছবি, অপরূপরাজ্যের কলা গান। কবিতা উভচর, ছবির মধ্যেও চলে, গানের মধ্যেও ওড়ে। কেননা, কবিতার উপকরণ হচ্ছে ভাষা। ভাষার একটা দিকে অর্থ, আর-একটা দিকে স্থর; এই অর্থের যোগে ছবি গড়েওঠে, স্থরের যোগে গান।

জাপানি রূপরাজ্যের সমস্ত দখল করেছে। যা-কিছু চোখে পড়ে তার কোথাও জাপানির আলস্ত নেই, অনাদর নেই; তার সর্বত্রই সে একেবারে পরিপূর্ণতার সাধনা করেছে। অক্ত দেশে গুণী এবং রসিকের মধ্যেই রূপরসের যে বোধ দেখতে পাওয়া যায়, এ দেশে সমস্ত জাতের মধ্যে তাই ছড়িয়ে পড়েছে। য়ুরোপে সর্বজনীন বিভাশিক্ষা আছে, সর্বজনীন সৈনিকতার চর্চাও সেখানে অনেক জায়গায় প্রচলিত, কিন্তু এমনতরো সর্বজনীন রসবোধের সাধনা পৃথিবীর আর কোথাও নেই। এখানে দেশের সমস্ত লোক স্থন্দরের কাছে আত্মসমর্পণ করেছে।

তাতে কি এরা বিলাসী হয়েছে? অকর্মণ্য হয়েছে? জীবনের কঠিন সমস্থা ভেদ করতে এরা কি উদাসীন কিম্বা অক্ষম হয়েছে?— ঠিক তার উল্টো। এরা এই সৌন্দর্যসাধনা থেকেই মিতাচার শিখেছে; এই সৌন্দর্যসাধনা থেকেই এরা বীর্য এবং কর্মনৈপুণ্য লাভ করেছে। আমাদের দেশে একদল লোক আছে তারা মনে করে, শুষ্কতাই বুঝি পৌরুষ এবং কর্তব্যের পথে চলবার সত্পায় হচ্ছে রসের উপবাস— তারা

জগতের আনন্দকে মুড়িয়ে ফেলাকেই জগতের ভালো করা মনে করে।

যুরোপে যখন গেছি তখন তাদের কলকারখানা, তাদের কাজের ভিড়, তাদের এশ্বর্য এবং প্রতাপ খুব করে চোখে পড়েছে এবং মনকে অভিভূত করেছে। তবু, 'এহ বাহা'। কিন্তু, জাপানে আধুনিকতার ছন্নবেশ ভেদ করে যা চোখে পড়ে সে হচ্ছে মানুষের হৃদয়ের সৃষ্টি। সে অহংকার নয়, আড়ম্বর নয়, সে পূজা। প্রতাপ নিজেকে প্রচার করে; এইজন্মে যতদূর পারে বস্তুর আয়তনকে বাড়িয়ে তুলে আর-সমস্তকে তার কাছে নত করতে চায়। কিন্তু, পূজা আপনার চেয়ে বড়োকে প্রচার করে; এইজন্মে তার আয়োজন স্থন্দর এবং খাঁটি, কেবলমাত্র মস্ত এবং অনেক নয়। জাপান আপনার ঘরে বাইরে সর্বত্র স্থন্দরের কাছে আপন অর্ঘ্য নিবেদন করে দিচ্ছে। এ দেশে আসবামাত্র সকলের চেয়ে বডো বাণী যা কানে এসে পোঁছয় সে হচ্ছে 'আমার ভালো লাগল, আমি ভালোবাসলুম'। এই কথাটি দেশসুদ্ধ সকলের মনে উদয় হওয়া সহজ নয়, এবং সকলের বাণীতে প্রকাশ হওয়া আরো শক্ত। এখানে কিন্তু প্রকাশ হয়েছে। প্রত্যেক ছোটো জিনিসে, ছোটো ব্যবহারে সেই আনন্দের পরিচয় পাই। সেই আনন্দ ভোগের আনন্দ নয়, পূজার আনন্দ। স্থুন্দরের প্রতি এমন আন্তরিক সম্ভ্রম অন্ত কোথাও দেখি নি। এমন সাবধানে, যত্ত্বে, এমন শুচিতা রক্ষা ক'রে সৌন্দর্যের সঙ্গে ব্যবহার করতে অহ্য কোনো জাতি শেখে নি। যা এদের ভালো লাগে তার সামনে এরা শব্দ করে না। সংযমই প্রচুরতার পরিচয় এবং স্তরতাই গভীরতাকে প্রকাশ করে,

এরা সেটা অন্তরের ভিতর থেকে বুঝেছে। এবং এরা বলে, সেই আন্তরিক বোধশক্তি এরা বৌদ্ধধর্মের সাধনা থেকে পেয়েছে। এরা স্থির হয়ে শক্তিকে নিরোধ করতে পেরেছে বলেই সেই অক্ষুগ্ন শক্তি এদের দৃষ্টিকে বিশুদ্ধ এবং বোধকে উজ্জ্বল করে তুলেছে।

পূর্বেই বলেছি, প্রতাপের পরিচয়ে মন অভিভূত হয়।
কিন্তু, এখানে যে পূজার পরিচয় দেখি তাতে মন অভিভবের
অপমান অমুভব করে না। মন আনন্দিত হয়, ঈর্ষান্বিত হয়
না। কেননা, পূজা যে আপনার চেয়ে বড়োকে প্রকাশ করে,
সেই বড়োর কাছে সকলেই আনন্দমনে নত হতে পারে, মনে
কোথাও বাজে না। দিল্লিতে যেখানে প্রাচীন হিন্দুরাজার
কীর্তিকলার বুকের মাঝখানে কুতুবমিনার অহংকারের মুমলের
মতো খাড়া হয়ে আছে সেখানে সেই ঔজত্য মায়ুয়ের মনকে
পীড়া দেয়; কিম্বা কাশীতে যেখানে হিন্দুর পূজাকে অপমানিত
করবার জন্মে আরঙজীব মসজিদ স্থাপন করেছে সেখানে না
দেখি প্রীকে, না দেখি কল্যাণকে। কিন্তু, যখন তাজমহলের
সামনে গিয়ে দাঁড়াই তখন এ তর্ক মনে আসে না যে, এটা
হিন্দুর কীর্তি না মুসলমানের কীর্তি। তখন একে মায়ুয়ের
কীর্তি বলেই হাদয়ের মধ্যে অমুভব করি।

জাপানের যেটা শ্রেষ্ঠ প্রকাশ সেটা অহংকারের প্রকাশ
নয়, আত্মনিবেদনের প্রকাশ; সেইজন্মে এই প্রকাশ মান্ত্র্যকে
আহ্বান করে, আঘাত করে না। এইজন্মে জাপানে যেখানে
এই ভাবের বিরোধ দেখি সেখানে মনের মধ্যে বিশেষ পীড়া
বোধ করি। চীনের সঙ্গে নৌযুদ্ধে জাপান জয়লাভ করেছিল
—সেই জয়ের চিহ্নগুলিকে কাঁটার মতো দেশের চার দিকে

পুঁতে রাখা যে বর্বরতা, সেটা যে অস্থানর, সে কথা জাপানের বোঝা উচিত ছিল। প্রয়োজনের খাতিরে অনেক ক্রুর কর্ম মান্থবকে করতে হয়, কিন্তু সেগুলোকে ভুলতে পারাই মন্থাত। মান্থবের যা চিরম্মরণীয়, যার জভ্যে মান্থব মন্দির করে, মঠ করে, সে তো হিংসা নয়।

আমরা অনেক আচার অনেক আসবাব যুরোপের কাছ থেকে নিয়েছি— সব সময়ে প্রয়োজনের খাতিরে নয়, কেবল-মাত্র সেগুলো য়ুরোপীয় বলেই। য়ুরোপের কাছে আমাদের মনের এই-যে পরাভব ঘটেছে অভ্যাসবশত সেজন্মে আমরা লজা করতেও ভুলে গেছি। য়ুরোপের যত বিছা আছে সবই আমাদের শেখবার এ কথা মানি, কিন্তু যত ব্যবহার আছে সবই যে আমাদের নেবার এ কথা আমি মানি নে। তব, যা নেবার যোগ্য জিনিস তা সব দেশ থেকেই নিতে হবে, এ কথা বলতে আমার আপত্তি নেই। কিন্তু, সেইজত্যেই, জাপানে যে-সব ভারতবাসী এসেছে তাদের সম্বন্ধে একটা কথা আমি বুঝতে পারি নে। দেখতে পাই, তারা তো য়ুরোপের নানা অনাবশ্যক নানা কুঞী জিনিসও নকল করেছে; কিন্তু তারা কি জাপানের কোনো জিনিসই চোখে দেখতে পায় না ? তারা এখান থেকে যে-সব বিভা শেখে সেও য়ুরোপের বিভা, এবং যাদের কিছুমাত্র আর্থিক বা অন্তরকম স্থবিধা আছে তারা কোনোমতে এখান থেকে আমেরিকায় দৌড় দিতে চায়। কিন্তু, যে-সব বিচ্চা এবং আচার ও আসবাব জাপানের সম্পূর্ণ নিজের তার মধ্যে কি আমরা গ্রহণ করবার জিনিস কিছুই प्तिथ (न १

আমি নিজের কথা বলতে পারি, আমাদের জীবন্যাতার

উপযোগী জিনিস আমরা এখান থেকে যত নিতে পারি এমন যুরোপ থেকে নয়। তা ছাড়া জীবনযাত্রার রীতি যদি আমরা অসংকোচে জাপানের কাছ থেকে শিখে নিতে পারতুম, তা হলে আমাদের ঘরত্বার এবং ব্যবহার শুচি হত, সুন্দর হত, সংযত হত। জাপান ভারতবর্ষ থেকে যা পেয়েছে তাতে আজ ভারতবর্ষকে লজা দিচ্ছে; কিন্তু তুঃখ এই যে, সেই লজা অনুভব করবার শক্তি আমাদের নেই। আমাদের যত লজ্জা সমস্ত কেবল য়ুরোপের কাছে; তাই য়ুরোপের ছেঁড়া কাপড় কুড়িয়ে কুড়িয়ে তালি-দেওয়া অদ্ভূত আবরণে আমরা লজ্জা রক্ষা করতে চাই। এ দিকে জাপানপ্রবাসী ভারতবাসীরা বলে, জাপান আমাদের এসিয়াবাসী বলে অবজ্ঞা করে। অথচ আমরাও জাপানকে এমনি অবজ্ঞা করি যে, তার আতিথ্য গ্রহণ করেও প্রকৃত জাপানকে চক্ষেও দেখি নে; জাপানের ভিতর দিয়ে বিকৃত য়ুরোপকেই কেবল দেখি। জাপানকে যদি দেখতে পেতুম তা হলে আমাদের ঘর থেকে অনেক কুঞ্জীতা অশুচিতা অব্যবস্থা অসংযম আজ দূরে চলে যেত।

বাংলাদেশে আজ শিল্পকলার নৃতন অভ্যুদয় হয়েছে, আমি সেই শিল্পীদের জাপানে আহ্বান করছি। নকল করবার জন্তে নয়, শিক্ষা করবার জন্তে। শিল্প জিনিসটা যে কত বড়ো জিনিস, সমস্ত জাতির সেটা যে কত বড়ো সম্পদ, কেবলমাত্র শৌখিনতাকে সে যে কতদূর পর্যন্ত ছাড়িয়ে গেছে— তার মধ্যে জ্ঞানীর জ্ঞান, ভক্তের ভক্তি, রসিকের রসবোধ যে কত গভীর শ্রেজার সঙ্গে আপনাকে প্রকাশ করবার চেষ্টা করেছে, তা এখানে এলে তবে স্পষ্ট বোঝা যায়।

টোকিওতে আমি যে শিল্পীবন্ধুর বাড়িতে ছিলুম সেই

টাইকানের নাম পূর্বেই বলেছি; ছেলেমান্ত্রের মতো তাঁর সরলতা, তাঁর হাসি তাঁর চারি দিককে হাসিয়ে রেখে দিয়েছে। প্রসর তার মুখ, উদার তার হৃদয়, মধুর তার স্বভাব। যতদিন তাঁর বাড়িতে ছিলুম, আমি জানতেই পারি নি তিনি কত বড়ো भिद्यो। ইতিমধ্যে য়োকোহামায় একজন ধনী এবং রসজ্ঞ ব্যক্তির আমরা আতিথ্য লাভ করেছি। তাঁর এই বাগানটি নন্দনবনের মতো এবং তিনিও সকল বিষয়ে এখানকারই যোগ্য। তাঁর নাম হারা। তাঁর কাছে গুনলুম, য়োকোয়ামা টাইকান এবং তান্জান্ শিমোমুরা আধুনিক জাপানের ছুই সর্বশ্রেষ্ঠ শিল্পী। তারা আধুনিক যুরোপের নকল করেন না, প্রাচীন জাপানেরও না। তাঁরা প্রথার বন্ধন থেকে জাপানের শিল্পকে মুক্তি দিয়েছেন। হারার বাড়িতে টাইকানের ছবি যখন প্রথম দেখলুম, আশ্চর্য হয়ে গেলুম। তাতে না আছে বাহুল্য, না আছে শৌখিনতা। তাতে যেমন একটা জোর আছে তেমনি সংযম। বিষয়টা এই— চীনের একজন প্রাচীন কালের কবি ভাবে ভোর হয়ে চলেছে; তার পিছনে একজন বালক একটি বীণাযন্ত্র বহু যত্নে বহন করে নিয়ে যাচ্ছে, তাতে তার নেই; তার পিছনে একটি বাঁকা উইলো গাছ। জাপানে তিনভাগওয়ালা যে খাড়া পর্দার প্রচলন আছে সেই রেশমের পর্দার উপর আঁকা। মস্ত পর্দা এবং প্রকাণ্ড ছবি। প্রত্যেক রেখা প্রাণে ভরা। এর মধ্যে ছোটোখাটো কিম্বা জবড়জঙ্গ কিছুই নেই; যেমন উদার তেমনি গভীর, তেমনি আয়াসহীন। रिन्त्रूलात कथा अरकवारत मरनरे रय ना ; नाना तड नाना রেখার সমাবেশ নেই; দেখবামাত্র মনে হয় খুব বড়ো এবং খুব সত্য। তার পরে তাঁর ভূদৃশুচিত্র দেখলুম। একটি ছবি— পটের

উচ্চপ্রান্তে একখানি পূর্ণচাঁদ, মাঝখানে একটি নৌকা, নীচের প্রান্তে ছটো দেওদার গাছের ডাল দেখা যাচ্ছে; আর কিছু না, জলের কোনো রেখা পর্যন্ত নেই। জ্যোৎস্নার আলোয় স্থির জল কেবলমাত্র বিস্তীর্ণ শুত্রতা— এটা যেজল সে কেবল-माज ७३ मोकां जाए वर्लरे तोका योट्छ ; जात, এरे সর্বব্যাপী বিপুল জ্যোৎস্নাকে ফলিয়ে তোলবার জন্মে যত-কিছু কালিমা সে কেবলই ওই ছুটো পাইন গাছের ডালে। ওস্তাদ এমন একটা জিনিসকে আঁকতে চেয়েছেন যার রূপ নেই, যা বৃহৎ এবং নিস্তন্ধ— জ্যোৎস্পারাত্রি— অতলস্পর্শ তার নিঃশব্দতা। কিন্তু, আমি যদি তাঁর সব ছবির বিস্তারিত বর্ণনা করতে যাই তা হলে আমার কাগজও ফুরোবে, সময়েও কুলোবে না। হারাসান সব-শেষে নিয়ে গেলেন একটি লম্বা সংকীর্ণ ঘরে: সেখানে এক দিকের প্রায় সমস্ত দেয়াল জুড়ে একটি খাড়া পর্দা দাঁড়িয়ে। এই পর্দায় শিমোমুরার আঁকা একটি প্রকাণ্ড ছবি। শীতের পরে প্রথম বসন্ত এসেছে ; প্লাম গাছের ডালে একটাও পাতা নেই, সাদা সাদা ফুল ধরেছে, ফুলের পাপড়ি ঝরে ঝরে পড়ছে; বৃহৎ পর্দার এক প্রান্তে দিগন্তের কাছে রক্তবর্ণ সূর্য দেখা দিয়েছে, পর্দার অপর প্রাত্তে প্লাম গাছের রিক্ত ডালের আড়ালে দেখা যাচ্ছে একটি অন্ধ হাত-জোড় করে সূর্যের বন্দনায় রত। একটি অন্ধ, এক গাছ, এক সূর্য, আর সোনায়-ঢালা এক সুরুহৎ আকাশ— এমন ছবি আমি কখনো দেখি নি। উপনিষদের সেই প্রার্থনাবাণী যেন রূপ ধরে আমার কাছে দেখা দিলে: তমসো মা জ্যোতির্গময়। কেবল অন্ধ মানুষের নয়, অন্ধ প্রকৃতির এই প্রার্থনা 'তমসো মা জ্যোতির্গময়' সেই প্লাম গাছের একাগ্রপ্রসারিত শাখা-

প্রশাখার ভিতর দিয়ে জ্যোতির্লোকের দিকে উঠছে। অথচ, আলোয় আলোময়— তারই মাঝখানে অন্ধের প্রার্থনা।

কাল শিমোমুরার আর-একটা ছবি দেখলুম। পটের আয়তন তো ছোটো, অথচ ছবির বিষয় বিচিত্র। সাধক তার ঘরের মধ্যে বসে ধ্যান করছে; তার সমস্ত রিপুগুলি তাকে চার দিকে আক্রমণ করেছে। অর্ধেক মানুষ অর্ধেক জন্তুর মতো তাদের আকার, অত্যন্ত কুৎসিত; তাদের কেউ-বা খুব সমারোহ করে আসছে, কেউ-বা আডালে আবডালে উকিবাঁকি মারছে। কিন্তু তবু এরা সবাই বাইরেই আছে। ঘরের ভিতরে তার সামনে সকলের চেয়ে তার বড়ো রিপু বসে আছে, তার মূর্তি ঠিক বৃদ্ধের মতো। কিন্তু, লক্ষ্য করে দেখলেই দেখা যায় সে সাঁচ্চা বৃদ্ধ নয়— স্থল তার দেহ, মুখে তার বাঁকা হাসি। সে কপট আত্মস্তরিতা, পবিত্র রূপ ধরে এই সাধককে বঞ্চিত করছে। এ হচ্ছে আধ্যাত্মিক অহমিকা, শুচি এবং সুগম্ভীর মুক্তস্বরূপ বুদ্ধের ছদ্মবেশ ধরে আছে; একেই চেনা শক্ত, এই হচ্ছে অন্তরতম রিপু, অন্ত কদর্য রিপুরা বাইরের। এইখানে দেবতাকে উপলক্ষ করে মানুষ আপনার প্রবৃত্তিকে পূজা কর্ছে।

আমরা যাঁর আশ্রায়ে আছি, সেই হারাসান গুণী এবং গুণজ্ঞ। তিনি রসে হাস্থে ওদার্যে পরিপূর্ণ। সমুদ্রের ধারে, পাহাড়ের গায়ে তাঁর এই পরম স্থানর বাগানটি সর্বসাধারণের জন্মে নিত্যই উদ্যাটিত। মাঝে মাঝে বিশ্রামগৃহ আছে; যে-খুশি সেখানে এসে চা খেতে পারে। একটা খুব লম্বা ঘর আছে, সেখানে যারা বনভোজন করতে চায় তাদের জন্মে ব্যবস্থা আছে। হারাসানের মধ্যে কুপণতাও নেই, আভ্যারও



টোকিয়ো নারী-মহাবিভালয়ে রবীক্রনাথ। আান্ডুজ, পিয়র্সন ও জীম্কুলচক্র দে -সহ

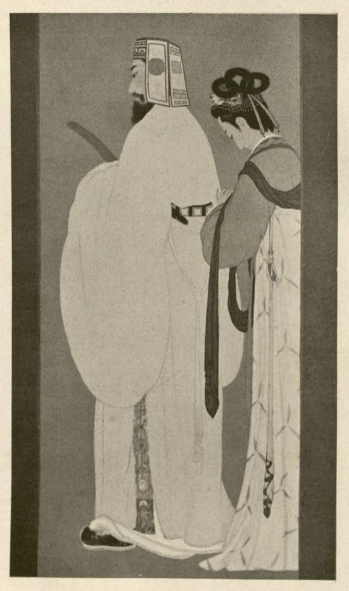


টোকিয়ো নার্রা-মহাবিভালয়ে রবীক্রনাথ সমক্ষে সমাগত শোত্রীবৃন্দ । ১৯১৬ থস্টান্দ





অন্ধের সূর্যবন্দনা । শিল্পী : কোয়ান্জান শিমোমুরা (১৮৭৩-১৯৩০)



কবি। শিল্পী: যোকোয়ামা টাইকান (১৮৬৮-১৯৫৮)

নেই, অথচ তাঁর চার দিকে সমারোহ আছে। মৃঢ় ধনাভিমানীর মতো তিনি মূল্যবান জিনিসকে কেবলমাত্র সংগ্রহ করে রাখেন না; তার মূল্য তিনি বোঝেন, তার মূল্য তিনি দেন, এবং তার কাছে তিনি সম্ভ্রমে আপনাকে নত করতে জানেন।

30

এশিয়ার মধ্যে জাপানই এই কথাটি একদিন হঠাৎ অন্তত্তব করলে যে, য়ুরোপ যে শক্তিতে পৃথিবীতে সর্বজয়ী হয়ে উঠেছে একমাত্র সেই শক্তির দারাই তাকে ঠেকানো যায়। নইলে তার চাকার নীচে পড়তেই হবে এবং একবার পড়লে কোনো কালে আর ওঠবার উপায় থাকবে না।

এই কথাটি যেমনি তার মাথায় ঢুকল অমনি সে আর এক মুহূর্ত দেরি করলে না। কয়েক বংসরের মধ্যেই য়ুরোপের শক্তিকে আত্মসাং করে নিলে। য়ুরোপের কামান-বন্দুক কুচ-কাওয়াজ কল-কারখানা আপিস-আদালত আইন-কায়ন যেন কোন্ আলাদিনের প্রদীপের জাছতে পশ্চিমলোক থেকে পূর্বলোকে একেবারে আস্ত উপড়ে এনে বসিয়ে দিলে। নতুন শিক্ষাকে ক্রমে ক্রমে সইয়ে নেওয়া, বাড়িয়ে তোলা নয়, তাকে ছেলের মতো শৈশব থেকে যৌবনে মায়ুষ করে তোলা নয়— তাকে জামাইয়ের মতো একেবারে পূর্ণ যৌবনে ঘরের মধ্যে বরণ করে নেওয়া। বৃদ্ধ বনস্পতিকে এক জায়গা থেকে তুলে আর-এক জায়গায় রোপণ করবার বিছা জাপানের মালীরা জানে; য়ুরোপের শিক্ষাকেও তারা তেমনি করেই তার সমস্ত জটিল শিকড় এবং বিপুল ডালপালা -সমেত

29

নিজের দেশের মাটিতে এক রাত্রির মধ্যেই খাড়া করে দিলে। শুধু যে তার পাতা ঝরে পড়ল না তা নয়, পরদিন থেকেই তার ফল ধরতে লাগল। প্রথম কিছুদিন ওরা য়ুরোপ থেকে শিক্ষকের দল ভাড়া করে এনেছিল। অতি অল্প কালের মধ্যেই তাদের প্রায় সমস্ত সরিয়ে দিয়ে, হালে এবং দাঁড়ে নিজেরাই বদে গেছে— কেবল পালটা এমন আড় ক'রে ধরেছে যাতে পশ্চিমের হাওয়াটা তার উপরে পুরো এসেলাগে।

ইতিহাসে এত বড়ো আশ্চর্য ঘটনা আর কখনো হয় নি। কারণ, ইতিহাস তো যাত্রার পালা গান করা নয় যে, যোলো বছরের ছোকরাকে পাকা গোঁপদাড়ি পরিয়ে দিলেই সেই মুহূর্তে তাকে নারদমুনি করে তোলা যেতে পারে। শুধু যুরোপের অস্ত্র ধার করলেই যদি য়ুরোপ হওয়া যেত, তা হলে আফগানিস্থানেরও ভাবনা ছিল না। কিন্তু, য়ুরোপের আসবাবগুলো ঠিকমত ব্যবহার করবার মতো মনোর্ভি জাপান এক নিমেষেই কেমন করে গড়ে তুললে, সেইটেই বোঝা শক্ত।

সুতরাং, এ কথা মানতেই হবে, এ জিনিস তাকে গোড়া থেকে গড়তে হয় নি, ওটা তার একরকম গড়াই ছিল। সেই-জন্মেই যেমনি তার চৈত্য হল অমনি তার প্রস্তুত হতে বিলম্ব হল না। তার যা-কিছু বাধা ছিল সেটা বাইরের; অর্থাৎ একটা নতুন জিনিসকে বুঝেপ'ড়ে আয়ত্ত করে নিতে যেটুকু বাধা সেইটুকু মাত্র; তার নিজের অন্তরে কোনো বিরোধের বাধা ছিল না।

পৃথিবীতে মোটামুটি ত্রকম জাতের মন আছে— এক

স্থাবর, আর-এক জন্স। এই মানসিক স্থাবর-জন্সমতার মধ্যে একটা ঐকান্তিক ভেদ আছে, এমন কথা বলতে চাই নে। স্থাবরকেও দায়ে পড়ে চলতে হয়, জন্সমকেও দায়ে পড়ে দাঁড়াতে হয়। কিন্তু, স্থাবরের লয় বিলম্বিত, আর জন্সমের লয় দ্রত।

জাপানের মনটাই ছিল স্বভাবত জঙ্গম; লম্বা লম্বা দশকুশি তালের গাস্তারি চাল তার নয়। এইজন্মে সে এক দৌড়ে ত্ব তিন শো বছর হু হু করে পেরিয়ে গেল। আমাদের মতো যারা তুর্ভাগ্যের বোঝা নিয়ে হাজার বছর পথের ধারে বটতলায় শুয়ে-গড়িয়ে কাটিয়ে দিছে তারা অভিমান ক'রে বলে, 'ওরা ভারী হাল্বা, আমাদের মতো গাস্তীর্য থাকলে ওরা এমন বিশ্রীবক্ষম দৌড়ধাপ করতে পারত না। সাঁচ্চা জিনিস কখনো এত শীঘ্র গড়ে উঠতে পারে না।'

আমরা যাই বলি-না কেন, চোখের সামনে স্পষ্ট দেখতে পাছি, এশিয়ার এই প্রান্তবাসী জাত য়ুরোপীয় সভ্যতার সমস্ত জটিল ব্যবস্থাকে সম্পূর্ণ জোরের সঙ্গে এবং নৈপুণ্যের সঙ্গে ব্যবহার করতে পারছে। এর একমাত্র কারণ, এরা যে কেবল ব্যবস্থাটাকেই নিয়েছে তা নয়, সঙ্গে সঙ্গে মনটাকেও পেয়েছে। নইলে পদে পদে অস্ত্রের সঙ্গে অস্ত্রীর বিষম ঠোকাঠুকি বেধে যেত; নইলে ওদের শিক্ষার সঙ্গে দীক্ষার লড়াই কিছুতেই মিটত না, এবং বর্ম ওদের দেহটাকে পিষে

মনের যে জঙ্গমতার জোরে ওরা আধুনিক কালের প্রবল প্রবাহের সঙ্গে নিজের গতিকে এত সহজে মিলিয়ে দিতে পেরেছে, সেটা জাপানি পেয়েছে কোথা থেকে ?

জাপানিদের মধ্যে একটা প্রবাদ আছে যে, ওরা মিশ্র জাতি। ওরা একেবারে খাস মঙ্গোলীয় নয়। এমন-কি, ওদের বিশ্বাস ওদের সঙ্গে আর্যরক্তেরও মিশ্রণ ঘটেছে। জাপানিদের মধ্যে মঙ্গোলীয় এবং ভারতীয় ছুই ছাঁদেরই মুখ দেখতে পাই, এবং ওদের মধ্যে বর্ণেরও বৈচিত্র্য যথেষ্ঠ আছে। আমার চিত্রকর বন্ধু টাইকানকে বাঙালি কাপড় পরিয়ে দিলে, তাঁকে কেউ জাপানি বলে সন্দেহ করবে না। এমন আরো অনেককে দেখেছি।

যে জাতির মধ্যে বর্ণসংকরতা খুব বেশি ঘটেছে তার মনটা এক ছাঁচে ঢালাই হয়ে যায় না। প্রকৃতিবৈচিত্র্যের সংঘাতে তার মনটা চলনশীল হয়ে থাকে। এই চলনশীলতায় মানুষকে অগ্রসর করে, এ কথা বলাই বাহুল্য।

রক্তের অবিমিশ্রতা কোথাও যদি দেখতে চাই, তা হলে বর্বর জাতির মধ্যে যেতে হয়। তারা পরকে ভয় করেছে, তারা অল্পরিসর আশ্রয়ের মধ্যে লুকিয়ে লুকিয়ে নিজের জাতকে স্বতন্ত্র রেখেছে। তাই, আদিম অস্ট্রেলিয় জাতির আদিমতা আর ঘুচল না; আফ্রিকার মধ্যদেশে কালের গতি বন্ধ বললেই হয়।

কিন্তু, গ্রীস পৃথিবীর এমন একটা জায়গায় ছিল যেখানে এক দিকে এশিয়া, এক দিকে ইজিপ্ট্, এক দিকে য়ুরোপের মহাদেশ তার সঙ্গে সংলগ্ন হয়ে তাকে আলোড়িত করেছে। গ্রীকেরা অবিমিশ্র জাতি ছিল না, রোমকেরাও না। ভারতবর্ষেও অনার্যে আর্যে যে মিশ্রণ ঘটেছিল সে সম্বন্ধে কোনো সন্দেহ নেই।

জাপানিকেও দেখলে মনে হয় তারা এক ধাতুতে গড়া

নয়। পৃথিবীর অধিকাংশ জাতিই মিথ্যা করেও আপনার রক্তের অবিমিশ্রতা নিয়ে গর্ব করে; জাপানির মনে এই অভিমান কিছুমাত্র নেই। জাপানিদের সঙ্গে ভারতীয় জাতির মিশ্রণ হয়েছে, এ কথার আলোচনা তাদের কাগজে দেখেছি এবং তা নিয়ে কোনো পাঠক কিছুমাত্র বিচলিত হয় নি। শুধু তাই নয়, চিত্রকলা প্রভৃতি সম্বন্ধে ভারতবর্ষের কাছে তারা যে ঋণী সে কথা আমরা একেবারেই ভূলে গেছি, কিন্তু জাপানিরা এই ঋণ স্বীকার করতে কিছুমাত্র কুষ্ঠিত হয় না।

বস্তুত, ঋণ তারাই গোপন করতে চেষ্টা করে ঋণ যাদের হাতে ঋণই রয়ে গেছে, ধন হয়ে ওঠে নি। ভারতের কাছ থেকে জাপান যদি কিছু নিয়ে থাকে সেটা সম্পূর্ণ তার আপন সম্পত্তি হয়েছে। যে জাতির মনের মধ্যে চলন-ধর্ম প্রবল সেই জাতিই পরের সম্পদকে নিজের সম্পদ করে নিতে পারে। যার মন স্থাবর, বাইরের জিনিস তার পক্ষে বিষম ভার হয়ে ওঠে; কারণ, তার নিজের অচল অস্তিত্বই তার পক্ষে প্রকাণ্ড একটা বোঝা।

কেবলমাত্র জাতিসংকরতা নয়, স্থানসংকীর্ণতা জাপানের পক্ষে একটা মস্ত স্থ্রিধা হয়েছে। ছোটো জায়গাটি সমস্ত জাতির মিলনের পক্ষে পুটপাকের কাজ করেছে। বিচিত্র উপকরণ ভালোরকম করে গ'লে মিলে বেশ নিবিড় হয়ে উঠেছে। চীন বা ভারতবর্ষের মতো বিস্তীর্ণ জায়গায় বৈচিত্র্য কেবল বিভক্ত হয়ে উঠতে চেষ্টা করে, সংহত হতে চায় না।

প্রাচীন কালে গ্রীস রোম এবং আধুনিক কালে ইংলগু সংকীর্ণ স্থানের মধ্যে সম্মিলিত হয়ে বিস্তীর্ণ স্থানকে অধিকার করতে পেরেছে। আজকের দিনে এশিয়ার মধ্যে জাপানের

সেই স্থবিধা। এক দিকে তার মানসপ্রকৃতির মধ্যে চিরকালই চলন-ধর্ম আছে, যেজন্ম চীন কোরিয়া প্রভৃতি প্রতিবেশীর কাছ থেকে জাপান তার সভ্যতার সমস্ত উপকরণ অনায়াসে আত্মসাৎ করতে পেরেছে; আর-এক দিকে অল্পরিসর জায়গায় সমস্ত জাতি অতি সহজেই এক ভাবে ভাবতে, এক প্রাণে অন্থপ্রাণিত হতে পেরেছে। তাই যে মুহূর্তে জাপানের মস্তিক্ষের মধ্যে এই চিন্তা স্থান পেলে যে আত্মরক্ষার জন্মে যুরোপের কাছ থেকে তাকে দীক্ষা গ্রহণ করতে হবে, সেই মুহূর্তে জাপানের সমস্ত কলেবরের মধ্যে অনুকৃল চেন্তা জাগ্রত হয়ে উঠল।

যুরোপের সভ্যতা একান্তভাবে জঙ্গম মনের সভ্যতা, তা স্থাবর মনের সভ্যতা নয়। এই সভ্যতা ক্রমাগতই নৃতন চিন্তা, নৃতন চেন্তা, নৃতন পরীক্ষার মধ্যে দিয়ে বিপ্লবতরঙ্গের চূড়ায় চূড়ায় পক্ষবিস্তার করে উড়ে চলেছে। এশিয়ার মধ্যে একমাত্র জাপানের মনে সেই স্বাভাবিক চলনধর্ম থাকাতেই, জাপান সহজেই যুরোপের ক্ষিপ্র তালে চলতে পেরেছে, এবং তাতে করে তাকে প্রলয়ের আঘাত সইতে হয় নি। কারণ, উপকরণ সে যা-কিছু পাচ্ছে তার দারা সে স্ট্রি করছে। স্থতরাং নিজের বর্ধিষ্ণু জীবনের সঙ্গে এ-সমস্তকে সে মিলিয়ে নিতে পারছে। এই-সমস্ত নতুন জিনিস যে তার মধ্যে কোথাও কিছু বাধা পাচ্ছে না তা নয়, কিন্তু সচলতার বেগেই সেই বাধা ক্ষয় হয়ে চলেছে। প্রথম প্রথম যা অসংগত অদ্ভূত হয়ে দেখা দিচ্ছে ক্রমে ক্রমে তার পরিবর্তন ঘ'টে সুসংগতি জেগে উঠছে। একদিন যে অনাবশ্যককে সে গ্রহণ করেছে আর-একদিন সেটাকে ত্যাগ করছে; একদিন যে আপন জিনিসকে পরের

হাটে সে খুইয়েছে আর-একদিন সেটাকে আবার ফিরে নিচ্ছে। এই তার সংশোধনের প্রক্রিয়া এখনো নিত্য তার মধ্যে চলছে। যে বিকৃতি মৃত্যুর, তাকেই ভয় করতে হয়; যে বিকৃতি প্রাণের লীলাবৈচিত্র্যে হঠাৎ এক-এক সময়ে দেখা দেয়, প্রাণ আপনি তাকে সামলে নিয়ে নিজের সমে এসে দাঁড়াতে পারে।

আমি যখন জাপানে ছিলুম তখন একটা কথা বারবার আমার মনে এসেছে। আমি অনুভব করছিলুম, ভারতবর্ষের মধ্যে বাঙালির সঙ্গে জাপানির এক জায়গায় যেন মিল আছে। আমাদের এই বৃহৎ দেশের মধ্যে বাঙালিই সব-প্রথমে নৃতনকে গ্রহণ করেছে, এবং এখনো নৃতনকে গ্রহণ ও উদ্ভাবন করবার মতো তার চিত্তের নমনীয়তা আছে।

তার একটা কারণ, বাঙালির মধ্যে রক্তের অনেক মিশল ঘটেছে; এমন মিশ্রণ ভারতের আর-কোথাও হয়েছে কি না সন্দেহ। তার পরে, বাঙালি ভারতের যে প্রান্তে বাস করে সেখানে বহুকাল ভারতের অন্থ প্রদেশ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে আছে। বাংলা ছিল পাশুবর্বর্জিত দেশ। বাংলা একদিন দীর্ঘকাল বৌদ্ধপ্রভাবে অথবা অন্থ যে কারণেই হোক আচারত্রন্ত হয়ে নিতান্ত একঘরে হয়ে ছিল, তাতে করে তার একটা সংকীর্ণ স্বাতন্ত্র্য ঘটেছিল। এই কারণেই বাঙালির চিত্ত অপেক্ষাকৃত বন্ধনমুক্ত, এবং নৃতন শিক্ষা গ্রহণ করা বাঙালির পক্ষে যত সহজ হয়েছিল এমন ভারতবর্ষের অন্থ কোনো দেশের পক্ষে হয় নি। য়ুরোপীয় সভ্যতার পূর্ণ দীক্ষা জাপানের মতো আমাদের পক্ষে অবাধ নয়; পরের কুপণ হস্ত থেকে আমরা যেটুকু পাই তার বেশি আমাদের পক্ষে ত্র্লভ। কিন্তু, যুরোপীয় শিক্ষা আমাদের দেশে যদি সম্পূর্ণ

স্থগম হত তা হলে কোনো সন্দেহ নেই, বাঙালি সকল দিক থেকেই তা সম্পূর্ণ আয়ত্ত করত। আজ নানা দিক থেকে বিচ্যাশিক্ষা আমাদের পক্ষে ক্রমশই হর্মূল্য হয়ে উঠছে, তবু বিশ্ববিচ্যালয়ের সংকীর্ণ প্রবেশদারে বাঙালির ছেলে প্রতিদিন মাথা-খোঁড়াখুঁড়ি করে মরছে। বস্তুত, ভারতের অন্য সকল প্রদেশের চেয়ে বাংলাদেশে যে-একটা অসন্তোযের লক্ষণ অত্যন্ত প্রবল দেখা যায় তার একমাত্র কারণ— আমাদের প্রতিহত গতি। যা-কিছু ইংরেজি তার দিকে বাঙালির উদ্বোধিত চিত্ত একান্ত প্রবল বেগে ছুটেছিল, ইংরেজের অত্যন্ত কাছে যাবার জন্মে আমরা প্রস্তুত হয়েছিলুম— এ সম্বন্ধে সকলরকম সংস্কারের বাধা লজ্মন করবার জন্মে বাঙালিই সর্বপ্রথমে উন্নত হয়ে উঠেছিল। কিন্তু, এইখানে ইংরেজের কাছেই যখন বাধা পেল তখন বাঙালির মনে যে প্রচণ্ড অভিমান জেগে উঠল সেটা হচ্ছে তার অন্তর্যাগেরই বিকার।

এই অভিমানই আজ নব্যুগের শিক্ষাকে গ্রহণ করবার পক্ষে বাঙালির মনে সকলের চেয়ে বড়ো অন্তরায় হয়ে উঠেছে। আজ আমরা যে-সকল কৃটতর্ক ও মিথ্যা যুক্তি -দারা পশ্চিমের প্রভাবকে সম্পূর্ণ অস্বীকার করবার চেষ্টা করছি সেটা আমাদের স্বাভাবিক নয়। এইজন্মেই সেটা এমন স্থতীব্র, সেটা ব্যাধির প্রকোপের মতো পীড়ার দারা এমন করে আমাদের সচেতন করে তুলেছে।

বাঙালির মনের এই প্রবল বিরোধের মধ্যেও তার চলন-ধর্মই প্রকাশ পায়। কিন্তু, বিরোধ কখনো কিছু স্ষষ্টি করতে পারে না। বিরোধে দৃষ্টি কলুষিত ও শক্তি বিকৃত হয়ে যায়।

যত বড়ো বেদনাই আমাদের মনে থাক্ এ কথা আমাদের ভুললে চলবে না যে, পূর্ব ও পশ্চিমের মিলনের সিংহদার-উদ্ঘাটনের ভার বাঙালির উপরেই পড়েছে। এইজন্মেই বাংলার নবযুগের প্রথম পথপ্রবর্তক রামমোহন রায়। পশ্চিমকে সম্পূর্ণ গ্রহণ করতে তিনি ভীরুতা করেন নি, কেননা পূর্বের প্রতি তাঁর শ্রদ্ধা অটল ছিল। তিনি যে পশ্চিমকে দেখতে পেয়েছিলেন সে তো শস্ত্রধারী পশ্চিম নয়, বাণিজ্যজীবী পশ্চিম নয়, সে হচ্ছে জ্ঞানে প্রাণে উদ্ভাসিত পশ্চিম।

জাপান য়ুরোপের কাছ থেকে কর্মের দীক্ষা আর অস্ত্রের দীক্ষা গ্রহণ করেছে। তার কাছ থেকে বিজ্ঞানের শিক্ষাও সে লাভ করতে বসেছে। কিন্তু, আমি যতটা দেখেছি তাতে আমার মনে হয়, য়ুরোপের সঙ্গে জাপানের একটা অন্তরতর জায়গায় অনৈক্য আছে। যে গৃঢ় ভিত্তির উপরে য়ুরোপের মহত্ব প্রতিষ্ঠিত সেটা আধ্যাত্মিক। সেটা কেবলমাত্র কর্ম-নৈপুণ্য নয়, সেটা তার নৈতিক আদর্শ। এইখানে জাপানের সঙ্গে য়ুরোপের মূলগত প্রভেদ। মন্তুয়্তের যে সাধনা অমৃত-লোককে মানে এবং সেই অভিমুখে চলতে থাকে, যে সাধনা কেবলমাত্র সামাজিক ব্যবস্থার অঙ্গ নয়, যে সাধনা সাংসারিক প্রয়োজন বা স্বজাতিগত স্বার্থকেও অতিক্রম ক'রে আপনার লক্ষ্য স্থাপন করেছে, সেই সাধনার ক্ষেত্রে ভারতের সঙ্গে যুরোপের মিল যত সহজ জাপানের সঙ্গে তার মিল তত সহজ নয়। জাপানি সভ্যতার সৌধ এক-মহলা— সেই হচ্ছে তার সমস্ত শক্তি এবং দক্ষতার নিকেতন। সেখানকার ভাগুরে সব-চেয়ে বড়ো জিনিস যা সঞ্চিত হয় সে হচ্ছে কৃতকৰ্মতা;

দেখানকার মন্দিরে সব-চেয়ে বডো দেবতা স্বাদেশিক স্বার্থ। জাপান তাই সমস্ত য়ুরোপের মধ্যে সহজেই আধুনিক জর্মনির শক্তি-উপাসক নবীন দার্শনিকদের কাছ থেকে মন্ত্র গ্রহণ করতে পেরেছে; নীট্ঝের গ্রন্থ তাদের কাছে স্ব-চেয়ে সমাদৃত। তাই আজ পর্যন্ত জাপান ভালো করে স্থির করতেই পারলে না— কোনো ধর্মে তার প্রয়োজন আছে কি না. এবং धर्मि कौ। किছु पिन **এমনও** তার সংকল্প ছিল যে, সে খুস্টান-ধর্ম গ্রহণ করবে। তখন তার বিশ্বাস ছিল যে, য়ুরোপ যে ধর্মকে আশ্রয় করেছে সেই ধর্ম হয়তো তাকে শক্তি দিয়েছে, অতএব খুস্টানিকে কামান-বন্দুকের সঙ্গে সঙ্গেই সংগ্রহ করা দরকার হবে। কিন্তু, আধুনিক যুরোপে শক্তি-উপাসনার সঙ্গে সঙ্গে কিছুকাল থেকে এই কথাটা ছড়িয়ে পড়েছে যে, খুস্টান-ধর্ম স্বভাবত্র্বলের ধর্ম, তা বীরের ধর্ম নয়। যুরোপ বলতে শুরু করেছিল, যে মানুষ ক্ষীণ তারই স্বার্থ— নম্রতা ক্ষমা ও ত্যাগ-ধর্ম প্রচার করা। সংসারে যারা পরাজিত সে ধর্মে তাদেরই স্থবিধা; সংসারে যারা জয়শীল সে ধর্মে তাদের বাধা। এই কথাটা জাপানের মনে সহজেই লেগেছে। এইজন্মে জাপানের রাজশক্তি আজ মানুষের ধর্মবুদ্ধিকে অবজ্ঞা করছে। এই অবজ্ঞা আর-কোনো দেশে চলতে পারত না। কিন্তু জাপানে চলতে পারছে তার কারণ, জাপানে এই বোধের বিকাশ ছিল না এবং সেই বোধের অভাব নিয়েই জাপান আজ গর্ব বোধ করছে— সে জানছে, পরকালের দাবি থেকে সে মুক্ত, এইজগুই रेरकाल (म जशी रुत ।

জাপানের কর্তৃপক্ষেরা যে ধর্মকে বিশেষরূপে প্রশ্রয় দিয়ে থাকেন সে হচ্ছে শিন্তো ধর্ম। তার কারণ, এই ধর্ম কেবলমাত্র

সংস্কারমূলক, আধ্যাত্মিকতামূলক নয়। এই ধর্ম রাজাকে এবং পূর্বপুরুষদের দেবতা ব'লে মানে। স্থৃতরাং স্বদেশাসক্তিকে স্থৃতীত্র করে তোলবার উপায়-রূপে এই সংস্কারকে ব্যবহার করা যেতে পারে।

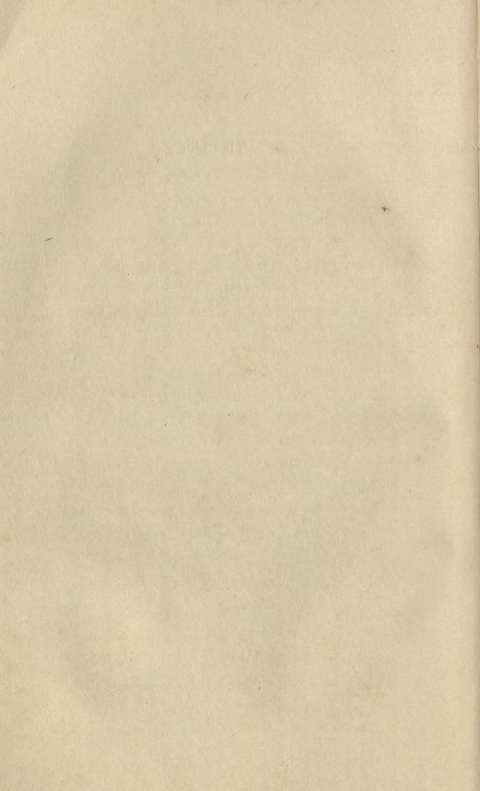
কিন্তু, যুরোপীয় সভ্যতা মঙ্গোলীয় সভ্যতার মতো এক-মহাল নয়। তার একটি অন্তর-মহল আছে। সে অনেক দিন থেকেই Kingdom of Heaven'কে স্বীকার করে আসছে। সেখানে নম্র যে সে জয়ী হয়, পর যে সে আপনার চেয়ে বেশি হয়ে ওঠে। কৃতকর্মতা নয়, পরমার্থই সেখানে চরম সম্পদ। অন্তরের ক্ষেত্রে সংসার সেখানে আপনার সত্য মূল্য লাভ করে।

য়ুরোপীয় সভ্যতার এই অন্তর-মহলের দ্বার কখনো কখনো বন্ধ হয়ে যায়, কখনো কখনো সেখানকার দীপ জ্বলে না। তা হোক, কিন্তু এ মহলের পাকা ভিত; বাইরের কামান গোলা এর দেয়াল ভাঙতে পারবে না; শেষ পর্যন্তই এ টি কৈ থাকবে এবং এইখানেই সভ্যতার সমস্ত সমস্তার সমাধান হবে।

আমাদের সঙ্গে য়ুরোপের আর-কোথাও মিল যদি নাথাকে, এই বড়ো জায়গায় মিল আছে। আমরা অন্তরতর মানুষকে মানি— তাকে বাইরের মানুষের চেয়ে বেশি মানি। যে জন্ম মানুষের দিতীয় জন্ম তার জন্মে আমরা বেদনা অন্তর্ভব করি। এই জায়গায় মানুষের এই অন্তর-মহলে য়ুরোপের সঙ্গে আমাদের যাতায়াতের একটা পদচিক্ত দেখতে পাই। এই অন্তর-মহলে মানুষের যে মিলন সেই মিলনই সত্য মিলন। এই মিলনের দার উদ্ঘাটন করবার কাজে বাঙালির আহ্বান আছে, তার অনেক চিক্ত অনেক দিন থেকেই দেখা যাচেছ।

AND THE REPORT OF THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY

পরি শি ফ



# ধ্যানী জাপান

কোরিয়ায় আমার নিমন্ত্রণ ছিল, যাবার জন্ম প্রস্তুত হয়েছিলাম। কথা ছিল দেখান থেকে রেলপথে রাশিয়ায় যাব। দেখানে জনসাধারণকে কী ভাবে ও কী পরিমাণে অশিক্ষা থেকে উদ্ধার করার ব্যবস্থা হয়েছে দেইটি জানবার জন্মে আমার বিশেষ আগ্রহ ছিল। কিন্তু আমার আয়ু চার কুড়ি বছরের মধ্যঘাটে এদে পৌচেছে, এ কথাটা যদিও আমি প্রায় ভুলি এবং অন্ম যাদের গরজ তারাও মনে রাখতে চায় না, তব্ মহাকালের হিসাবরক্ষক দতর্ক আছেন। তাই বয়দের বোঝার উপর কর্মের বোঝা বেড়ে উঠে ক্লান্তিতে আমাকে অভিভূত করে দিলে। জাপানের একজন বড়ো ডাক্তার এদে আমার দেহটাকে উল্টিয়ে পাল্টিয়ে বাজিয়ে নিয়ে অন্তত দশ দিনের জন্মে শয়নকক্ষে আমাকে অশ্রম কারাবাদের আদেশ করে দিলেন। দেই সঙ্গে আমার সমস্ত কর্তব্যের নিমন্ত্রণ বাজেয়াপ্ত হল। আগামী শরৎকাল পর্যন্ত জাপানে আমার আতিথ্যের প্রস্তাব ও আয়োজন ছিল। প্রতিকূল স্বাস্থ্য বাধা দেওয়াতে দেশে ফেরবার পথে যাত্রার উত্যোগ করলেম।

তথন আমি তোকিয়োতে একটি জাপানী স্থহদের বাড়িতে আশ্রয় নিয়েছিলাম। তাঁর কাগজের কারবার, তিনি ধনী। জাপানের সঙ্গে সর্বদেশের হৃত্যতার সম্বন্ধ ঘটে এই তাঁর ইচ্ছা। এই জন্ম তিনি বিস্তর অর্থব্যয় করতে কুঠিত নন। এ ছাড়া জনসাধারণকে ধর্ম কর্ম ও জ্ঞান শিক্ষা দেবার জন্মে তিনি বাড়ির কাছে বিতালয় স্থাপন করেছেন। এ কথা শুনে অনেকে বিস্থিত হবেন যে, ধ্যানচর্চাও তাঁর শিক্ষাব্যাপারের একটি অন্ধ। ধ্যান অভ্যাদের জন্মে মস্ত একটি নিভ্ত ঘর তিনি তৈরি করে রেখেছেন। একদা বৌদ্ধধর্মের সঙ্গে সঙ্গে জাপানে ধ্যানের প্রচার হয়েছিল। দেবপূজার সঙ্গে এই ধ্যানের যোগ নেই; মনকে স্তন্ধ করা, অবহিত করা, ধর্ম ও বুদ্ধিশক্তিকে দৃঢ় করার পক্ষে ধ্যানের উপযোগিতা সেখানে সকলে স্বীকার করে। সাধারণত জীবন্যাত্রায় নৈপুণ্য ও সৌষ্ঠব -সাধনের জন্মে ধ্যান

একটা প্রধান উপায় এ কথা জাপানের সাধারণ লোকেও বোঝে। সেখানে চা-পানের একটি অহুষ্ঠান প্রচলিত আছে। তাকে ধর্মাহুষ্ঠান বলা যায় না, অথচ তার ক্রিয়াপদ্ধতি ধর্মানুষ্ঠানের মতোই একটি শ্রদ্ধাপূর্ণ গান্তীর্য -দ্বারা পরিবৃত। চা-প্রস্তুত ও চা-পানের সমস্ত প্রণালীর ভিতর দিয়ে দেহমনের ধ্যানসিদ্ধ সংযমকে অস্থালিতভাবে প্রকাশ করাই এর উদ্দেশ্য ব'লে আমার মনে হয়েছিল। গতবারে জাপানে থাকতে এক জায়গায় শরপ্রয়োগ-অনুশীলনের স্বযোগ দেখেছিলাম। ব্যাপারটা কেবলমাত্র হাতের কৌশল বা দৈহিক ব্যায়াম নয়, এটাকে তারা আধ্যাত্মিক সাধনা বলেই জানে। এটা শরচালনার যোগে ধ্যানেরই অভ্যাদ— মনকে একাগ্র করবার চর্চাই এর মূলে। কেবল দৃষ্টিশক্তি নয় ধ্যানশক্তিতেই আন্তরিক বাহ্যিক সকলপ্রকার লক্ষ্যসিদি হয়, ধন্মবিভাচর্চায় এই তত্তকেই তারা স্বীকার করে। দ্বিতীয় বারে যথন জাপানে যাই আমার সঙ্গে পিয়র্সন ছিলেন। জাপানের একজন ডাক্তার তাঁকে তাঁর আশ্রমে নিয়ে যান। আরোগ্যলাভের পক্ষে ধ্যানের শক্তি যে একটি প্রধান উপায় এই তাঁর মত; পিয়ার্সনকে তিনি তাঁর নিভূত আশ্রমে ধ্যানের দীক্ষা দিয়েছিলেন। এ কথা দকলেই জানেন, জাপানে একটি বৌদ্ধ সম্প্রদায় আছে যে সম্প্রদায়ের লোক মুক্তিসাধনার জন্ম ধ্যানের প্রতিই বিশেষ আস্থা রাথেন। আমি গতবারে সেই "জেন" (ধ্যান) সম্প্রদায়ের এক মঠে গিয়ে সেখানকার প্রধান সন্মাসীর সঙ্গে আলাপ করেছিলাম। ধ্যানের দারা আত্মশক্তি লাভ ও আত্মশক্তির দারা মৃক্তির বাধা দূর করা দম্বন্ধে তিনি যা বলেছিলেন তার মধ্যে আমাদের ভারতীয় সাধনারই একটি বিশেষ তত্ত্ব অহুভব করলুম। দেবারে তোকিয়ো নারী-বিশ্ব-বিভালয়ের ছাত্রীরা আমাকে কারাইজাওয়া পাহাড়ের উপর নিমন্ত্রণ করে নিয়ে গিয়েছিলেন। সেখানে গ্রীমাবকাশের সময় একদল ছাত্রী প্রতিবংসর কোনো একজন উপদেষ্টার কাছে কোনো একটি বিশেষ বিষয়ে উপদেশ গ্রহণ করে থাকেন। আমার কাছে শুনতে চাইলেন

### ধ্যানী জাপান

ধ্যানতত্ত্ব সম্বন্ধে। আমি তাঁদের অন্তরোধ শুনে বিশ্বিত হয়েছিলেম। তথনও আমি জানতাম না যে, ধ্যানের সাধনা সেখানে সকলেরই জানা। বস্তুত ক্রমশই বুঝতে পারলেম— জাপানের সমস্ত লোকের মধ্যেই গোচরে ও অগোচরে ধ্যানের প্রভাব কাজ করছে। এই জাতের সর্বপ্রধান শক্তি যেটা দেখতে পেয়েছি, দেটা হচ্ছে সংযম। তাদের দেহচালনার মধ্যে আশ্চর্য একটি ধৈর্য আছে, মনের মধ্যেও তাই। বহু শতাব্দীর অভ্যাসক্রমে এরা কোনো কাজই যেমন-তেমন ক'রে করে না, একান্ত নিবিষ্ট হয়ে ও শোভনভাবে করে, দেথে কেবলই মনে হয় কাজের সমস্ত প্রণালীর মধ্যে আগাগোড। এরা সমস্ত মনকে স্থাপিত করতে শিথেছে। এটাই হচ্ছে কর্মের মধ্যে ধ্যান। একটি সাধারণ মেয়েকে থাবার সময় লক্ষ্য ক'রে দেখেছি— পাত্র হাতে তুলে ধরা, গ্রাস মূথে তুলে নেওয়া, সমস্তই স্থবিহিত যত্নে ও সংযতভাবে করে— আমাদের দেশে সাধারণের মধ্যে আহার ব্যাপারে যে অসংযম ও অশোভনতা আছে এ তার একেবারেই বিপরীত। এই মেয়েটিকেই পুষ্পপাত্রে ফুল সাজাতে দেখলেম— সে যেন কার আরাধনা, তাতে কত নৈপুণা, কত নিষ্ঠা! যথারীতি ফুল সাজাবার বিতা শিখতে এদের ছু'তিন বংসর লাগে। কোবেতে একজন শিক্ষয়িত্রীকে জিজ্ঞাস। করেছিলেম, এত অভিনিবেশের সঙ্গে এই-যে ফুল সাজানো তোমরা সম্পন্ন করো, এর সম্বন্ধে তোমাদের এত যে বেশি সতর্কতা, এর অর্থটা কী ? তিনি আমাকে বললেন. ইতিহাসবিখ্যাত তাঁদের একজন যোদ। একদা বলেছিলেন যে, এই ফুল সাজানোর অনুষ্ঠানে তাঁকে তাঁর যুদ্ধ ব্যাপারে শিক্ষা ও উৎসাহ দের। আমি বুঝলুম, এই-যে অবিচলিত মনের ধ্যানের দারা পুষ্পপাত্তে ফুলের প্রসাধন স্থসম্পূর্ণ হয়ে ওঠে, সেই ধ্যানের একাপ্রতাই যুদ্ধজয়ের প্রধান শক্তি। একদিন য়োকোহামায় একজন স্থবিখ্যাত আধুনিক চিত্রকরের বাড়িতে গিয়ে দেখি তাঁর একটি ঘরের পাশে বেদীতে বুদ্ধদেবের মূর্তি। শোনা গেল সেই বুদ্ধের সামনে ব'লে ধ্যান ক'রে তবে

330

ছবি আঁকেন। এমন নয় যে বুদ্ধেরই ছবি— কিন্তু ধ্যানের দারা চিত্রকরের রচনাশক্তির জড়তা ঘোচে, চিত্তের উত্তম সম্পূর্ণ জাগ্রত হয়ে ওঠে।

বৌদ্ধর্মের সঙ্গে সঙ্গে যে ধ্যানের সাধনা চীন ও চীন থেকে জাপানে প্রবর্তিত হয়েছিল চীনের চিত্রকলায় তারই প্রভাব যে কত প্রবল সে সম্বন্ধে Pilgrimage of Buddhism -নামক গ্রন্থে যে আলোচনা হয়েছে তার থেকে একটা অংশ আমি অন্নবাদ করে দিই।

'চা'ন বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের প্রভাব চৈন চিত্রকরদের মনকে যথন অধিকার করলে তখন তাঁরা ফোটোগ্রাফের মতো নকল করার দিকে গেলেন না। যে-কোনো ভূদৃষ্ঠ বা মাতুষ বা জন্তুর রূপ তাঁরা প্রকাশ করতে চেয়েছেন প্রথমে তার মর্মটুকু অন্তরের মধ্যে শোষণ করে নিয়ে তার পরে ভিতরের দিক থেকে বাইরে দেটাকে প্রকাশ করতেন। যদি একটা বার্না আঁকবার ইচ্ছা করতেন তা হলে প্রহরের পর প্রহর তার সামনে ধ্যানমগ্ন হয়ে বদে থাকতেন, হয়তো একটি নক্সা মাত্র করতেন না, তার পরে দেই দৃষ্ঠাটর উপলব্ধি হৃদয়ের মধ্যে নিয়ে ঘরে ফিরতেন, অবশেষে দেই উপলব্ধিটিকে তূলি দিয়ে প্রকাশ করতেন।'

প্রাচীন চৈন চিত্রকলা সব প্রথমে সকলের চেয়ে বড়ো প্রেরণা পেয়েছে বৌদ্ধর্মের কাছ থেকে। কেনেলোসা বলেন, বিশেষ শান্তের এবং বিশেষ অন্থশাসনের বন্ধন থেকে চা'ন বৌদ্ধ সম্প্রদায় মুক্তি ঘোষণা করলেন। তাঁরা দৃঢ় বিখাসের সঙ্গে বললেন যে, বুদের প্রকৃতির দারা বিশ্বের সমন্তই ওতপ্রোত—

It was these suggestions that led the greatest painters of the Tang and Sung into those mystical and masterly interpretations of life and landscape that mark the acme of Chinese and have given to Chinese (and Japanese) painting that peculiar inwardness which marks it off from all the art of the West.3

३ श्रेरम् २ श्रेरम

# ধ্যানী জাপান

বিশ্বব্যাপী বুদ্ধের প্রকৃতিকে ধ্যানের ঘারা অন্তরে আকর্ষণ করে
নিয়ে চিত্রকর তবেই তাঁর চিত্রকে মহত্ব দিয়েছেন। বিশ্বের অন্তরগত
সেই সত্যের সঙ্গে গভীরভাবে যুক্ত হতে পারলে, শুধু ছবি আঁকা কেন,
জীবনের সকল কার্যই বিশুদ্ধ ও স্থসম্পূর্ণ হতে পারে এই বিশ্বাসটি একদা
চীনে জাপানে কাজ করেছে, এবং স্পষ্ট দেখতে পাই জাপানে আজও
তার প্রভাব জ্ঞাত-বা-অজ্ঞাত-সারে প্রচলিত আছে। আমাকে কৃষিঅন্তরাগী একজন জাপানী ভদ্রলোক বলেছিলেন যে, মৈত্রী পদার্থটি
বিশ্বের মূলগত সত্য, তাই তিনি বিশ্বাস করেন যে, মাটিকে ভালোবাসার
সঙ্গে চাষ করলে তবেই মাটির কাছ থেকে পূর্ণ প্রতিদান পাওয়া যায়।
—এর থেকে বোঝা যায় সত্যের সঙ্গে ধ্যানের যোগ শুধু কেবল
আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রে নয়, আধিভৌতিক সাধনাতেও তার প্রধান স্থান
আছে, এই তত্ত্বি জাপান যেন নানা আকারে গ্রহণ করেছে।

আমি জাপানে বক্তৃতাসভায় ও মেয়েদের বিভালয়ে অনেকবার অনেক জনতা দেখেছি, তাদের থিয়েটারে মেয়ে পুরুষ দর্শক -সমাগমের মধ্যে বসেছি— তাদের ধৈর্য ও স্তর্নতা দেখে বিশ্বয় জন্মছে। প্রথমবারে জাপানে যথন গিয়েছিলাম য়োকোহামার একটি বাগানবাড়িতে আমার বাসা ছিল। শনি রবিবারে ছুটি উপলক্ষ্যে সেই বাগানে বিস্তর লোক বেড়াতে আসত। আশ্চর্য সংযম। গোলমাল শুনতে পাই নি। দেখি নি যে কেউ ফুল ছিঁড়ছে বা লেশমাত্র আবর্জনায় বনপথ আকীর্ণ করছে, অচঞ্চল শান্তির সঙ্গে সকলে প্রকৃতির সোন্দর্যভোগে নিবিষ্ট। কলহের কারণ ঘটতে অনেকবার দেখেছি, কিন্তু কলহ ঘটতে দেখি নি। চীৎকারশন্দে কর্কশ ভাষায় কেউ কাউকে গালিগালাজ করছে এ একবারও আমার চোথে পড়ল না। অথচ জাপানের এই ধৈর্য এই শান্তি একেবারেই কাপুরুষের নয় এ কথা বলা বাহুল্য। স্বভাবকে বশে রেখে চাঞ্চল্যকে নিরোধ ক'রে জাপান যে শক্তির বিকার বা থর্বতা ঘটিয়েছে, এ কথা বলা চলবে না।

ধ্যানের যুগ, সংযমের সাধনা, সমস্ত পৃথিবী থেকেই আজ তিরস্কৃত

হচ্ছে। অন্তর্গৃঢ় শক্তি-সঞ্চয়ের দারা জীবনের যে পরিণতি ও কর্মের যে উৎকর্ম ঘটে তার উপর থেকে মান্থুয়ের বিশ্বাস পর্যন্ত চলে যাচ্ছে। উদ্দামভাবে চাঞ্চল্যপ্রকাশের জয়কীর্তন জাপানকেও অধিকার ও অভিভূত করবে কি না এ কথা আমি সেখানে অনেককে জিজ্ঞাস। করেছি। তাতে অনেকেই উত্তর দিয়েছে যে, জাপানের বহুযুগব্যাপী চরিত্রসাধনাকে কোনো-কিছুতে একেবারে পরাভূত করতে পারবে এ কথনোই সন্তব্পর নয়।

ধ্যানের শক্তি আলোচনা করবার উদ্দেশে এই প্রবন্ধ লিখতে বসি নি। কোরিয়া দেশের একজন যুবকের সঙ্গে একদিন আমার কী কথা হয়েছিল সেইটি জানাবার জন্মে কলম ধরেছিলুম। সে কথা পরে হবে।

the state of the s

ভাদ্র ১৩৩৬

## TO THE INDIAN COMMUNITY IN JAPAN

Though I uphold the fundamental unity of the Asiatic mind, I must confess I do not believe in any characteristic which is exclusively Oriental, bearing no intimate relation to the western mind. All great human ideals are universal,— only in their grouping, emphasis and expression do they differ from one another. It is therefore necessary, while developing our individual character, to come into close contact with other races which may view from their own standpoint that truth which is also truth for us, but which has with us a special interpretation due to our special experience.

It is the mission of all great countries to complete their view of truth, not by merging their characteristics in those of another people, but by revealing their own personality. There can only be a co-ordination of truth, when the differences in the human world are cultivated and respected.

It is a momentous fact that you, my countrymen, for whatever purpose you may have come, have formed a community in this land. Through you, India must speak to Japan; and if possible the fact of your coming must be a glorious fact. Therefore, you must have a bond of unity among yourselves to give you a personality through which you will be able to communicate with Japan. If that is neglected, then you may return home with a full purse, but leave a gaping emptiness behind.

For myself, I have come to discover something very great in the character of Japan. I am not blind to their faults. You may remember that when I first came to this part of the world I wrote a number of lectures upon Nationalism, which I read in the United

States of America. The reason why these thoughts came to me in Japan was because it was here that I first saw the Nation, in all its naked ugliness, whose spirit we Orientals have borrowed from the West.

It came vividly before my eyes, because on the one hand, there were the real people of Japan, producing wonderful works of art, and in the details of their life giving expression to inherited codes of social behaviour and honour, the spirit of *Bushido*: on the other hand, in contrast to the living side of the people, was the spirit of the Nation, arrogantly proud, suffering from the one obsession that it was different from all other Asiatic peoples.

Japan was faced with the most difficult trial of suddenly being startled into power and prosperity and had begun to show all the teeth and claws of the Nation, which have been demoralising the civilised world, spreading far and wide an appalling amount of cruelty and deception. I could not specially blame Japan for this, but I heartily deplored the fact that she, with her code of honour, her ideal of perfection and her belief in the need for grace in everyday life, could yet become infected with this epidemic of selfishness and with the boastfulness of egotism.

I frankly confess that I was then deeply mortified. For, though the people of Japan, on this first occasion, accepted me with enthusiastic welcome in the beginning, yet directly they came to know the ideas that I had, they felt nervous. They thought that idealism would weaken their morale; that ideals were not for those nations who must be unscrupulously strong; that the Nation must never have any feelings of disgust from the handling of diplomatic filth, or of shrinking from the use of weapons of brutal power.

#### TO THE INDIAN COMMUNITY IN JAPAN

Human victims had to be sought, and the nation had to be enriched with plunder.

Nevertheless, I did not blame Japan for considering me to be dangerous. Though I felt the hurt of this evil, yet at the same time I knew that beneath the iron mail-coat of the Nation the living spirit of the People had been working in secret. To-day I feel sure that these people have the promise of a great future, though that may not be evident in the facts of the present. Truth is often hidden behind the obstacle of facts. Let me give you an instance from

history.

Nobody can doubt that Europe has always had her great intellectual strength of mind. She shuns exaggeration, and seeks accuracy in dealing with the material world. She has dominated the whole of mankind to-day with a marvellous vigour and clearness of thought. But you will remember a time when her people believed in witchcraft and tortured inoffensive women. They burnt Giordano Bruno for his greatnes of genius, made it impossible for Galileo to speak out the truths of astronomy, and caused men to suffer unspeakable bodily pain when suspected of holding opinions a little more rational than the religious creed which it was held right and proper for them to believe. If you had built your theory of the European mind upon the facts of those days, Europe would have appeared the darkest place in the world. where freedom of thought was considered dangerous, and freedom of conscience impious. Yet even through these facts the vigorous intellect of Europe was all the time at work, silently and secretly.

I warn you never to rely on facts, to beware of keeping a superstitious faith in them. The truth

which works in the obscure depth of facts is not obvious. It is like the underground stream of water, the fact of whose existence is contradicted by the rude rocks on the surface. One needs a power of vision and sympathy in order to discover the truth which is the innermost creative force of a people. I feel it strongly that we in India have many things to learn from Japan, if only we can be humble. Even those things in their civilisation which we cannot accept and admire, we ought to be able to understand, by viewing them in their proper place and perspective, and not by fixing them against the background of our own tradition and sentiment.

I deem myself fortunate in having noted this time certain characteristic truths in the Japanese race, which I believe will work through their subconscious mind and one day produce great results in a luminous revelation of their soul. Let me offer a few sketches from the notebook of my memory which may give you a picture of their spirit.

Nine years ago, when I was living at Mr. Hara's house in Yokohama, it struck me every day, in his beautiful garden, how working-men would be coming out of the factories at midday and walking for a considerable distance to sit under the shade of his pine forest, silently to watch the meeting of the great sea and the sky for some five minutes, as though it were food and drink to them, and then walking all the way back to their work. This is a great achievement, that the whole people of the land should come to have a hunger for the beauty that is serene and great, that has no appeal to their sensual excitement; a beauty with which, in the busiest time of the day, they could

# TO THE INDIAN COMMUNITY IN JAPAN

steep their mind, and thus realise their freedom in the Infinite.

On every Saturday and Sunday, men, women and children would crowd through the different alleys and avenues of pines and oaks, threading their way to some open space in the mellow light of the afternoon. There was no sign of rowdyism, no trampling of grass or plucking of flowers, no strewing of the forest path with the peel of bananas, skins of oranges, or torn pieces of newspaper. There was no unseemly scene, no brawling drunkenness, no shrieking laughter, no menacing pugnacity.

These people belonged to the working classes. In other countries, we know what is the foundation of the enjoyment of such people, what strong sensations they need,— sensations which shew the insensitiveness of a mind which has to be roused by all kinds of rude jerks and shocks. But here, their holiday time seemed to me like the perfect flower of the lotus open to the pure light of the sky, to which they came like a joyous swarm of bees to sip the hidden honey in silence. This meant something great in the people and it won my heart.

...It is this profound feeling for beauty, this calm sense of perfection, that is expressed in various ways in their daily conduct. The constant exercise of patience in their daily life is the patience of a strength, which revels in the fashioning of exquisite behaviour with a self-control that is almost spiritual in its outward expression.

One day I was travelling in a motor car through the country, when we came upon a lumbering market cart which obstructed the way. What struck me specially was the patience of the motor driver. He uttered not a single rude word, but waited for a long while in perfect composure of mind and expression, until the cart could give him right of way. Each driver then saluted and we passed on. On another occasion, our motor car, by a mistake of the driver, knocked against a bicycle, and threw down the rider. In spite of his bruises he spoke not a word of recrimination, nor did he even refer to our driver's mistake. He simply got up, wiped the blood from his cheek, and rode away as if nothing had happend. This little incident represented a great fact.

In a variety of ways, I have seen in the conduct of the Japanese their wonderful self-control, and what seems to be a sense of forgiveness, or at least of mutual understanding. In the cases I have mentioned, both parties made silent allowance for each other's mistakes. This is not easy. It has required strenuous discipline and centuries of civilisation. I have travelled all over the world, and yet if I compare this with what prevails elsewhere, or in India, I shall have to confess that the Japanese possess a monopoly of certain elements of heroism. - a heroism which is one with their artistic genius. In its essence, it has a strong energy of movement: in its form, it has that perfect proportion which comes of self-mastery. It is a creation of two opposing forces, that of expression and that of repression.

I have often asked myself, how these special qualities of the Japanese originated.

Nature in Japan offers many contradictions in her physical aspect, which balance one another. On the one hand, there is an exuberance of vegetation, but not being in a tropical country this is under control. In our country, the forest has a dense undergrowth,

### TO THE INDIAN COMMUNITY IN JAPAN

in which weeds find the same indulgence as the great fruit-bearing trees. In a tropical climate, extravagant nature finds no check in her exaggeration. In Japan, hard rocks and well-irrigated soil, the rich earth and the cold climate that does not tolerate utter intemperance of life, are found together; and they keep a balance between the different impulses of nature.

Improvident wealth becomes vulgar in its display of profusion. Only there, where wealth of strength and material combines with modesty of manifestation, does richness of truth find beauteous form. Nature in Japan has such cadence born of contradiction. Everywhere there is the contrast,— on the one hand of her hills, silent and motionless, and on the other, of her dancing streams, full of laughter. Surrounding her slim figure is the sea with its perpetual lure of adventure for men; while the rich fertility of her lowlands, tended by the rain from the sky and the rivers from her hill-sides, has its message of the settled life of agriculture, maintained by a complex code of moral obligation, mutual understanding and for-bearance.

Out of all this, has been built a society contrary to the predatory civilisation which for its food and materials depends upon exploitation, forcible or cunning. Her sea gives her children courage and curiosity for new experiences; it has made them familiar with the mutability of life. Not having the idea of stability in her earth, which has its seat upon the restless shoulders of the demon Earthquake, the close neighbourhood of life and death has constantly been made evident to her children. The play of sudden changes, terrible in might, against the background of a unique world of beauty, tender and yet

majestic, has made her mind easily adaptable to new ideas, all the while keeping her own personality pure and firm, imparting to new thoughts her own meaning, and to new forms her own magic of beauty.

There is a further contrast in the field of the mind. Buddhism is a religion which calls to meditation and introspection, to self-control and self-emancipation, repression of passion and cultivation of sympathy. In opposition to this, owing to their cold climate and hilly country, to their need of intensive effort for producing the necessities of life within the narrow boundaries of her islands, a vigorous mentality has been developed in her children, and their character has been moulded into a greatness in which are mingled self-confidence with self-mastery, force of decision with grace of skill, love of existence with forgetfulness of death, active courage with patient considerateness.

These people have thus come to believe in a heroism which is not in self-exaggeration, but in a resigned spirit that can quietly accept either action or inaction as honour or duty might dictate. Therein lies the beauty of their strength; it is in that detachment of mind, which does not forget the ideal of excellence in its greed and hurry for result. When I first saw their flower decoration, on my former visit to Japan, they told me how a great hero in their history had said that the contemplation of it helped him in his fighting. That is to say, perfect heroism finds its inspiration in the music of truth which is in beauty.

The convulsive and artificial cult of self-mutilation Japan has never accepted as a means of attaining virility or spiritual excellence; for she has received her lesson from nature's own teaching. She knows that in the tenderest of life's manifestations there is

#### TO THE INDIAN COMMUNITY IN JAPAN

not only more strength, but also more heroism, than in the rugged asceticism of the rocks. The real strength is not in the vast desert, but in the green grass, whose triumphant life survives the trampling march of time in an endless resurrection of beauty. Our character shows its weakness when it confuses rudeness with strength; when it is self-assertive in its stark asceticism....

Japan must prove to the world that the present utilitarian spirit may be wedded to beauty. If Science and Art, necessity and joy, the machine and life, are once united, that will be a great day.....

...it is Rhythm itself which is in the heart of Reality...every atom is a ring-dance of lights round a luminous centre. Only a difference in their dance measure is responsible for the difference in the elements. It is through the chain of these varied dances, which are the cadence of beauty, that this universe of Reality has its play in the courtyard of time and space....

Great periods of history are periods of eruption, unlooked for and seemingly against the times, but they have all along been cradled in the dark chamber of the people's inner nature. The ugly spirit of the market has come from across the sea into the beautiful land of Japan. It may, for the time, find its lodging in the guest-house of the people; but their home will ultimately banish it. For it is a menace to the genius of her race, a sacrilege to the best that she has attained and must keep safe, not only for her own salvation, but for the glory of all humanity.

April 1925

#### THE SOUL OF THE EAST

My friends, it is unfortunate that the medium of language between us is a foggy medium, which makes it difficult for me to give you a clear idea of what I have in my mind about your country, which I have just visited. . . .

You must first of all consider, that a man who comes to a foreign land is bound to carry with him his own traditional habits of thinking and his prejudices, of whatever kind they may be. We none of us bring a clean slate. We already have some opinions from our reading books that are far from accurate, and from our own bias and personal habits; and, therefore, you cannot accept such opinions as final, and have to make allowances for personal temperament.

... But we should not exaggerate this side of the matter over-much; for, being human, all of us, in whatever country we may live, we can understand one another in spite of barriers; and I truly believe that I have been able to understand Japan. When I say this, I simply mean that I have been able to love your people. That proves conclusively that I have found something positive, not accidental; something universal, not merely ephemeral. Love itself is perfect understanding.

I have often noticed that European visitors try to see in you something similar to themselves, and when they observe how well you have managed to handle things borrowed from the West—railways, telegraphs, post offices, and the like—they express their satisfaction. I have read a remark made by an English traveller, that Japan according to him does not belong to the 'East', nor China; they are almost

#### THE SOUL OF THE EAST

"Western'. Only India, it would appear, is truly in the Orient. This traveller came with his own bias and critical intellect; and through that he saw all that he saw.

Well, I must confess that I have brought with me, to the Far East, my Eastern mind with its own vision. It is not scientific, it is not analytical. I could not help judging you with that mind of mine, which belongs to Asia. I tried to find out what you are, and not what you have, not what you could borrow from the West. What difference did I find between the Western point of view and that of the East? That is the question I had to put before myself; and I would like to give you the answer which I found.

I think that we, in the East, have more faith in personality, in human relationship. All our attachments are keenly personal, human. Science deals with the impersonal, the non-human, the mechanical, the things that can be weighed and measured and tabulated. These are useful things, no doubt. Through them we can organise our forces better in certain respects than through mere personal ways, producing accurate, standardised articles by the million, every one of them monotonously the same. That makes you think you have got the exact thing and feel that you are not cheated.

It may be that, in our Eastern countries, people have not such sense of accuracy in external things, of which we, therefore, often make a mess and thereupon win laughter from the West, which concludes that we are not worthy of any great responsibility because we cannot master their machine. But one fact we must remember and try to find out its

significance, namely, that all the oldest and longest civilisations have been Eastern.

Great Greece only lived a very short time. Great Rome is now nowhere. We find immense vicissitudes among modern Western nations, which, even now, are in such a condition that we cannot be satisfied as to their permanence.

But on the other hand, look at China. It is easy to say that her central government is fearfully mismanaged, but we must acknowledge that the people are living, are civilised, are peaceful in their relations to one another, and acknowledge their obligations to their surrounding neighbours with a high code of social ethics, handed down from the past. China is the oldest civilisation. There must be some meaning in this. It cannot be accidental. Truth only survives. Anything that is untrue dies. When we find a people with a long and continuous history, we must know that it has found some elixir of life. Even their drawbacks prove their vitality; for they show that China was able to syrvive in spite of them all. Could you imagine any other nation suffering from such political mistakes, corruption and maladministration, and not being broken into pieces? But China shows no sign of final dissolution. Deep in the heart, she has the living human personality; and to this, chiefly, she owes her wonderful vitality.

"Well," I said to myself when I saw all this, "here is the secret of the East. The mystery of Everlasting Life the East did solve and here is the solution." I tried, when I came to Japan, to find out if you also had found this solution.

It is tautology to speak of "man" as "human", but it contains a profound truth. For it is man' that is

#### THE SOUL OF THE EAST

all-important, it is 'man' who lives, not the machine. If any nation has this gift of conserving its human relations, then that is life, eternal life; for that is man's truth, man's ideal, man's goal— not railways, factories and machinery, but humanity. So I asked myself concerning the Japanese, when I came to your country,— "Are they human; or are they merely efficient? Are they mere organisers, efficient organisers like the West, or are there beneath all these borrowed feathers human hearts?"

...I found your soul. That which is external,— your science, your organisation,— that you got from your schoolmasters. But that is not you. It is the 'human' element, that is you. It is the 'human' touch that gives life.

In China, foreigners fix their tentacles round this huge unwieldy people. They are all ready to suck out its lifeblood. Some, on the other hand, are trying their spells—their fascination of benevolence. Poor China is in a sorry plight. But I felt that China was really living in those of her people, who had never been to Harvard; had never seen skyscrapers; had never used the word Democracy. How close to nature they are, and so how living! This closeness to nature is their life. It accounts for their permanence.

Wonderful words I listened to in China. Wonderful words they were which ancient China taught. And side by side with them, I listened also to those who had their western education. I cannot describe to you my surprise at the words of one of them who wished to empty a beautiful lake, in the midst of the College grounds, and turn it into a 'campus'. Fancy! This from a Chinese, who had inherited the gift of

259

2

life, not from any machine, not from the West, but from the perfect rhythm of nature which his forefathers had mastered. This speech about turning the lake into a campus, coming from a Chinese, was tragic.

As I watched the Chinese, I found that everything they produced, with their marvellous fingers, was a marvel of beauty. I said: Oh, what a great civilisation this must be, not what the West has called 'progress', but the true civilisation. I had the same feeling about Japan. I saw the shadow of the West lengthening. I saw beauty being swallowed up by western ideas. You are also using these words about 'progress' which the West has taught you. But, when I came closer, I found the same deeply human touch. It is a creative spirit that you have. For it is in this human element that creation lies. The machine is not creative.

Japan can never forget her creative gift, which she has received from of old. I do not mean merely your artistic gift; most certainly I do not mean at all those things you borrow and imitate. There you make awful blunders. Whenever I have seen those imitations, I have wondered how your feeling of beauty could so desert you that your choice in such things should always go astray and the result be so often ludicrous, third-rate, wrong in every way.

But when you handle your own things, there is ever that efficiency which is graceful, which is living. For you have the peculiar proficiency which has grace in it as well as utility. To take one example only,—when you offer a gift to anyone, the care you take about it, and the way you offer it, make it beautiful. This shows that you are not in haste. You have leisure for the little gracious acts that are human.

#### THE SOUL OF THE EAST

Men in haste want to multiply profit. Profit is good in its place. But man is man, and not merely a profit-making automaton. The man who goes on making profits, until he drops down dead in the counting-house,— what beauty, what humanity, is there in his life? Such persons are more like dolls, having one movement only which they repeat, never coming to any final meaning at all.

This ludicrous 'efficiency', which the West has cultivated to the utmost pitch, is doing such enormous mischief that it is going to be the death of Man some day. If the machine is at last triumphant, man will be crushed. But I have felt in Japan, in spite of this superficial aspect, a deep human touch in your relationship. You acknowledge personal relationships everywhere. Your government is not a mere Government, but a Person; because your whole civilisation is personal.

... It is the wonderfully complicated and delicate nervous system which makes the human body one. So with the Eastern civilisation. It is this nervous system of the body-politic based on mutual obligation, which makes for its unity. All classes are bound in the East not by contract, but by this inner living bond of unity.

This has given the Eastern Civilisation its humanity; and because of this it has produced great ideals. We are grateful to the West for its Science, but all the great religious Ideals, which save our human nature from wreckage, have sprung from the East, because in the East we believe in the person, not in the machine. We therefore only make ourselves a laughing stock when we copy the West. But our Eastern hearts are touched at once, when we

meet with human kindness.

Be gentle, be patient; for that will save you; that will make you live; that will give you life everlasting,—not machine-guns, not poison gas, not bombthrowing aeroplanes; in the end, man will only survive where he is human, and not where he is demoniacally making profits. No. Let us, at least, have respect for humanity, and let us not follow in the wake of those who are not so much concerned in nourishing and protecting the truth of Man, as in the so-called interests of what they call their Nordic Race.

Let them rule. But we shall gain our rights of sovereignty in a higher world than theirs,— in the spiritual world. There the East has ruled the West in the past, through its great spiritual leaders. Now, even in that there is a downfall in the West, and the spiritual leadership of the East is acknowledged no longer.

But let us accept our moral responsibility as Asiatics. Say with pride that you are not of the West; that you believe in Dharma more than in profit-making. I have seen that you in Japan have this greatness. If I did not see it I should hold my head down. You have your loyalty to man, your love for man, you have infinite patience in little things. All these, and many others, are human traits. They will make you great,— not scientific toys and dressed-up dolls from the West.

I do not belittle the West. Truth is very valuable, and the West has given to us new intellectual truth. But a Devil may make use of it; and Science has lost its divinity through the handling that the

#### THE SOUL OF THE EAST

West has given it...

Therefore the East must stand firm. The East must exercise her own judgment and reject the encroachment of the inhuman, keeping firm her faith and waiting patiently for a great future. Let again, once more, the Sun arise on the Eastern horizon; and, when the morning does come, it will not be ushered in by the rumbling of market carts, and the clatter of commodities, but by the music of faith.

April 1925



উপবিষ্ট : জাপানী পণ্ডিত ও পরিব্রাজক কাওয়াগুচি বাম দিক হইতে : গগনেন্দ্রনাথ, হিসিদা, রবীন্দ্রনাথ, অবনীন্দ্রনাথ, টাইকান ও সমরেন্দ্রনাথ জোড়াসাঁকো । ৫ ঘারকানাথ ঠাকুর লেন । আনুমানিক ১৯০৫ খৃষ্টাব্দ



বাম দিক হইতে : হীরাসাওয়া, পিয়র্সন, রবীন্দ্রনাথ, খ্রীমতী মীরা রিশার ও পল রিশার কামাকুরা। জাপান। ১৯২৭ খৃষ্টাবন্ধ

১৯১৬ দালের মে মাসে রবীন্দ্রনাথ উইলিয়াম পিয়র্সন, সি এফ. অ্যাণ্ড্রজ ও শ্রীমুকুলচন্দ্র দে -সহ জাপান্যাত্রা করেন, স্থান হইতে আমেরিকা ভ্রমণ করিয়া পর বংসর মার্চ্ মাসে কলিকাতা প্রত্যাবর্তন করেন।

জাপানের সহিত রবীন্দ্রনাথের যোগ ইহার বহুপূর্ব হইতে, বস্তুতঃ জাপান-ভ্রমণের বাসনাও তাঁহার বহু পুরাতন। বর্তমান শতাকীর স্কুচনায় জাপানের প্রথাত মনীষী ওকাকুরা কাকুজো'র ভারত-আগমন-

১ রবীন্দ্রনাথের জাপান-ভ্রমণ প্রদক্ষে ব্রিটিশ সরকারী মনোভাব কী ছিল সম্প্রতি সরকারী কাগজপত্র হইতে জানা গিয়াছে—

<sup>...</sup>exception was taken [by the Secretary of State] to two incidents ni which this good-natured Governor of Bengal [Lord Carmichael] was directly concerned... The other incident related to a letter given to the British Ambassador in Japan by Lord Carmichael introducing Sir Rabindra Nath Tagore, as he then was, who with a small party was on a travelling tour to Japan. It seems unfortunate, said the Secretary of State, that Carmichael should have given an introduction to a party about whose purpose and conduct the Government of India were so doubtful that they felt it necessary to send a warning telegram to the Ambassador... information was gathered by the Government of India from the British Ambassador at Tokyo that Tagore arrived there with his party on 8 June 1916 with a personal letter of introduction from Lord Carmichael. It appeared to the Government of India that Tagore only was introduced. The Goverment was agitated because Tagore's party contained besides his Bengalee student Mukul, two Englishmen, viz., W. W. Pearson and C. F. Andrews. It was to Andrews that Government objected on the ground that he was a "sentimental agitator" ...

<sup>—</sup>Sukumar Bhattacharya, "Lord Carmichael in Bengal: Proposal for is Recall", Bengal: Past and Present, July-December 1960.

কালে তাঁহার সংস্পর্শে আদিয়া রবীন্দ্রনাথের মন জাপানের প্রতি বিশেষ ভাবে আরুষ্ট হইয়াছিল; ১৫ মে ১৯২৯ তারিখে টোকিয়ো শহরে একটি বক্তৃতায় তিনি তাহার বিবরণ দিয়াছেন—

Some years ago I had the real meeting with Japan when a great original mind from these shores came in our midst. He was our guest for a long time and he had immense inspiration for the young generation of Bengal in those days which immediately preceded a period of a sudden ebullition of national self-assertion in our country.\(^\infty\) The voice of the East came from him to our young men. That was a significant fact, a memorable one in my own life. And he asked them to make it their mission in life

এখানে উল্লেখ করা যাইতে পারে যে শিল্পকলানুরাগবশতঃ লর্ড কারমাইকেলের সহিত ঠাকুর-মহাশয়দের, বিশেষতঃ গগনেন্দ্রনাথ ও অবনীন্দ্রনাথের বিশেষ সৌহত জন্মিয়াছিল।

২ 'বাংলায় বিপ্লব-আন্দোলনের স্কুচনা হয় ব্যারন ওকাকুরার inspirationএ', ১৮ ডিসেম্বর ১৯৬৮ তারিখে এক আলাপ-আলোচনা-প্রসঙ্গে শ্রীঅরবিন্দ এরূপ বলিয়াছিলেন, পণ্ডিচেরী আশ্রমের ডাক্তার নীরদবরণের স্মৃতিলিপি হইতে তাহা জানা যায়—

N: In his paper Dawn... he [Barindrakumar Ghose] said you were the leader of the revolutionary movement. I once asked you whether it was true....You wrote back, showing great surprise that I didn't know what everyone knew.

Sri Aurobindo: In fact it is not true. B does not give the correct account of things, I was neither the founder nor the leader. It was P. Mitra and Miss Ghosal [Sm. Sarala Devi] who started it on the inspiration of Baron Okakura. They had already started it before I went to Bengal and when I was there I came to hear of it. I simply kept myself informed of their work.

<sup>—&</sup>quot;Talks with Sri Aurobindo", Mother India, March 1961, p. 9

to give some great expression of the human spirit worthy of the East. It is the responsibility which every nation has, to reveal itself before the world. Obscurity should be considered almost as a national crime, it is worse than death and is never forgiven by the history of man. The people must bring out the best in them which belongs to the magnanimity of their soul which is their wealth that exceeds their immediate and exclusive needs and recognizes its responsibility to send cultural and spiritual invitation to the rest of the world. He asked our young men to cherish in their heart a strong faith and a deep pride in their past where they enshrine the vision of the noblest ideals of heroism; of devotion to truth and freedom, devotion to the eternal laws of righteousness. And this, not as a critical scholar, laboriously picking up evidences of actual facts, but as a devotee lovingly conscious of the ideals incarnated in ancient legends, in epics, in mythological creations. He said that if they could maintain a simple attitude of worshipful mind towards a great eternal idea which is the East, they would be able to summon up the strength to suffer martyrdom in their aspiration for a glorious future. He mentioned. as an instance of this truth, the writings of great history of Japan in which has been treasured the inspiration of the best ideals of this country for the coming generations of her children, not a critical history of facts but of truth which is deep in the memory of the people. My friend, of whom I have spoken, was a true Japanese and I am sure that because of this abundant truth in him, he could deeply understand the other Eastern peoples. And a great opportunity it was for us to see with what natural

ease he could share the life of our own people, and inspire in their heart an aspiration, not only for the good of their own country but for all humanity. He was one of those who had the gift of sympathetic insight which could discover some abiding human truth from all obscure corners, and detect significant meanings from the most insignificant facts, which are often overlooked. And it was this gift through which he had helped our young generation to know better their own land, to discover the treasure of culture which lies hidden in the national mind of the people, and they had wonderful days of ecstasy and enthusiasm so long as he was in our midst. With an eager love he identified himself with the young men of those days, and they still remember him. The movements to which he gave impetus are still working in our province, and one of those was the art movement in Bengal, which he had helped with his sympathy, understanding, and imagination, his instinct and experience about principles of art. Those young men who sat near him and listened to his words, day after day, are still reaping the benefit of that fruitful opportunity in the morning of their youth. Well, that was a very real meeting which happened in our country-meeting with Japan. And I assure you, my friends, that this meeting had the effect of drawing the heart of our people in Bengal towards your country more than any other fact that has happened since then, or before that time. It was that personal relationship, personal influence, in which he represented the best of Japan. I say best, because it transcended all local and temporary interests of Japan in its love and sympathy; and he worked, worked day and night, among

a people whose language he hardly understood, and this very fact was an education for us. I remember when I used to accompany him to some of our village fairs and other places outside the town, what subtle sensitiveness he displayed for things that had some permanent value which was not evident to those who were familiar with them. He would often buy some very cheap things, like simple clay oilpots that peasants use, with ecstasy of admiration, some things in which we had failed to realize the instinct for beauty which those unsophisticated villagers possessed without their knowing its merit. And then, after over six months in India, he left our country, but his experience, the sentiment which was evoked in his mind, he has given expression to in a very remarkable book, full of suggestive beauty of expression, ... which is named, "Ideals of the East" [1903], Then I had the privilege of meeting

এই গ্রন্থেরই আরম্ভ সেই বিখ্যাত উক্তিতে ('Asia is one') যাহা সেদিন
 ভারতবর্ষের বহু প্রবীণ ব্যক্তিকে ও যুবাকে আদর্শবাদে উদ্দীপ্ত করিয়াছিল—

Asia is one. The Himalayas divide, only to accentuate, two mighty civilisations, the Chinese with its Communism of Confucius, and the Indian with its individualism of the Vedas. But not even the snowy barriers can interrupt for one moment that broad expanse of love for the Ultimate and Universal, which is the common thought-inheritance of every Asiatic race, enabling them to produce all the great religions of the world, and distinguishing them from those maritime peoples of the Mediterranean and the Baltic, who love to dwell on the Particular, and to search out the means, not the end, of life.

বইখানি ওকাকুরার ভারতবর্ধে বাসকালে রচিত এইরূপ কথা প্রচলিত আছে। প্রন্থের ভূমিকা ভগিনী নিবেদিতা -কর্তৃক লিখিত।

him once again in America, in Boston, when he was the Curator of the Boston Museum, Oriental Department, and I found what profound admiration he inspired among those cultured Americans of Boston who came into contact with him. On this occasion of our last meeting, he was almost mortally ill and intending to come back to his native soil. He asked me to visit China, promised that he would take me over that country himself personally and show me the real China, which is not quite evident to the shallow curiosity of the ordinary tourist mind. He expressed very profound respect for China. That also revealed his great personality to me. His deep sympathy for India did touch us very greatly, but then I found that it was nothing which was special in its limit; it was only one of the manifestations of his understanding mind, his generous human sympathy. It enhanced my respect for him to know that he had almost a feeling of reverence for the neighbouring country of his, for which very often your people have not their full measure of sympathy and appreciation. He was far above those local and petty prejudices which blind our vision to all that is great in races to which we do not belong ourselves. According to him, China was a great country with endless possibilities; that the genius which her past history revealed, leaving its innumerable memorials scattered everywhere in that land, still lived in the heart of the people. It was his wish that I should know and acknowledge this; and that was another good help which he rendered me. It at once strengthened my interest for the ancient land, my faith in her future, because I could trust him when he expressed his admiration for those people who are to-day living in comparative obscurity, whose lamps of culture are not completely lit up, but who were, according to him, waiting for another opportunity to have the fullness of illumination, shedding fresh glory upon the history of Asia. When I first met him I neither knew Japan nor had I any experience of China. I came to know both of these countries from the personal relationship with this great man whom I had the good fortune to meet and accept as one of my intimate friends. He was followed by three of your most renowned artists, one of whom...has a universal reputation among his own countrymen, Yokoyama Taikwan; and another young artist...Hishida, and also another of them. And they worked there. they lived with our students, who were struggling to help their own instincts, find their aspiration from their own traditions and surroundings. Your artists from Japan were intimate with these young spirits of great promise and the memorial of that co-operation is still alive in the modern art movement started in Bengal. I am glad to confess to you at this meeting, that one of the influences which acted towards the awakening of spirit in Bengal flowed from the heart of that great man, Okakura, and I am specially grateful that through this one of the most fruitful periods of our modern history had its association with Tapan...

—On Oriental Culture and Japan's Mission

এই পরিচয়স্ত্রেই তিনি একবার জাপান্যাত্রার কল্পনা করিয়াছিলেন।
আচার্য জগদীশচন্দ্র বস্তর সহধর্মিণী অবলা বস্তু মহোদয়াকে বিদেশে এক
পত্রে লিথিতেছেন— 'যদি আপনারা ভারতবর্ষে ফিরিবার সময় জাপান
দিয়া ঘুরিয়া আদেন তবে সেই সময়ে জাপানে গিয়া আপনাদের সহিত

সাক্ষাং করিবার জন্ম একান্ত চেষ্টা করিব। নিবেদিতার কল্যাণে একটি জাপানীর [ ওকাকুরার ] সহিত আমার বন্ধুতা হইয়াছে— অধ্যাপক মহাশয়কে [ জগদীশচন্দ্রকে ] তাঁহারা জাপানে বন্দী করিবার জন্ম অত্যন্ত উৎস্কুক আছেন। তরা বৈশার্থ ১৩০৯ [ ১৬ এপ্রিল ১৯০২ ]

ওকাকুরার ভারত-আগমন যেমন যুবকদের মনে নৃতন উদ্দীপনার স্থিষ্টি করিয়াছিল, জাপানের সহিত এই যোগাযোগ তেমনি রবীন্দ্র-নাথের রচনায় ও কর্মে চিহ্ন রাখিয়া গিয়াছে। পরবর্তীকালে বিল্লা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে চীন-জাপানের সহিত ভারতের যোগাযোগ-স্থাপন-কল্পে রবীন্দ্রনাথের উদ্যোগ সর্বজনবিদিত— আলোচ্য পর্বেও শান্তিনিকেতন-বিল্লালয়কে কেন্দ্র করিয়া এ বিষয়ে যে-সকল চেষ্টা চলিতেছিল, রবীন্দ্রনাথকে লিখিত জগদীশচন্দ্রের নিয়মুক্তিত চিঠিখানি (১ জালুয়ারি ১৯০৩) হইতে তাহার আভাস পাওয়া যায়।—

'তোমার স্কুলের কথা সর্বদাই ভাবিতেছি। যতই ভাবি ততই ভবিশ্বতে ইহা হইতে যে এক জাতীয় মহাবিলালয় উৎপন্ন হইবে তাহার প্রতি দৃঢ় বিশ্বাদ হইতেছে। — তবে একটা বিষয় শীঘ্রই করিতে হইবে। এইটি সহজ্বদাধ্য— পরে বৃহৎ আকারে হইবে। কিন্তু বর্তমান স্ক্রিধা ছাড়িয়া দিতে নাই।

'ষবদ্বীপে তো সতীশ যাইবে। কিন্তু চীন ও জাপান হইতে পুথির কপি সংগ্রহ অভি সত্তরই করিতে হইবে।

'একজনকে চীন ভাষায় দিগ্গজ করা এখনও সময়সাপেক্ষ। কিন্তু তাহার পূর্বে কতকগুলি preliminary কাজ করিলে এ সম্বন্ধে একটা নৃতন উৎসাহ হইবে। তাহার বলে কঠিনগুলি সহজ হইবে।

'बाबात plan এই।

'এখন একজন একটি সংস্কৃত ও ইংরাজীবিদ্ ছাত্র সন্ধান করিয়া ৬ মাস Asiatic Societyতে বুদ্ধর্ম সম্বন্ধে Tibetএর mss ও অক্তান্ত নিপি যাহা আছে তাহা অভ্যন্ত করিতে হইবে। তার পর তোমার Mr. Horyকে সঙ্গে করিয়া তিনি চীনদেশের ও জাপানের নানা

বিহারে বাঙ্গলা ও দেবনাগরী পুথির কপি করিবেন; এ সম্বন্ধে হোরির মত করাইতে হইবে। তাহার খরচ আমাদিগকে দিতে হইবে। এরূপ মহৎ কার্যে হোরির সহাস্কভৃতি পাইতে পার। আর জাপান ও চীন দেশের খ্যাতনামা লোকের সহিত আলাপের স্থবিধা এখন হইতেই করিতে হইবে।

'এই প্রথম exploration হইতে অনেক তত্ত্ব বাহির হইবে, তাহার পর আরও systematic রূপে অনুসন্ধান করিতে হইবে'

বর্তমান প্রসঙ্গে শ্রীপ্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায় বলেন—

'ওকাকুরার ব্যবস্থায় নব-প্রতিষ্ঠিত শান্তিনিকেতন ব্রহ্মচর্যাপ্রমে [জাপান হইতে] আদেন হোরি দান সংস্কৃত পড়িতে… সম্রাস্ত সাম্রাই বংশে তাঁহার জন্ম— ব্রহ্মচর্যাপ্রমে প্রথম বিদেশী ছাত্র তিনি। হোরি না জানিতেন ইংরেজি, না জানিতেন অন্ত কোনো ভারতীয় ভাষা। কিন্তু কী নিষ্ঠার সহিত জ্ঞানার্জন শুরু করেন। অকালে, পঞ্জাব-ভ্রমণে গিয়া তাঁহার মৃত্যু হয়। ঘটনাটি [এই ছাত্রের আগমন] অতি সামান্ত কন্ত ভারতের ও পূর্ব-এসিয়ার বিশ্বত আধ্যাত্মিক যোগকে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করিবার দিকে জাপানের ইহাই প্রথম প্রয়াদ।'

ক্লশ-জাপান যুদ্ধে জাপানের জয় ভারতবর্ষকে, বিশেষতঃ বাংলাদেশকে কিরূপ উদ্বৃদ্ধ করিয়াছিল সে কথা স্থবিদিত। রবীন্দ্রনাথ
এই সময় জাপানী ছন্দে তিনটি কবিতা লিখিয়া তাঁহার সম্পাদিত
ভাগুার পত্রে (আষাচ় ১৩১২। ১৯০৫) প্রকাশপূর্বক জাপানের চরিত্রবল
ও বীর্ষের প্রতি শ্রদাজ্ঞাপন করেন —

৪ জগদীশচন্দ্র বমু, পত্রাবলী (১৯৫৮), পৃ ১৪৯-৫০

त्रवोत्त्रजीवनी, विछीয় थछ ( २७६६ ), पृ. ४२७

৬ এই প্রদক্তে দ্রষ্টবা, জাপানযাত্রী গ্রন্থের ১৩শ অধ্যায়ে জাপানী কবিতার আলোচনা।

রবীক্রনাথ-সম্পাদিত ভাণ্ডার পত্রে (১৩১২ ও ১৩১৩) জাপান সম্বন্ধে অজিতকুমার
 চক্রবর্তী -প্রমুথ বিভিন্ন লেথকেরও কতকগুলি রচনা প্রকাশিত হয়, য়থা— ওকাকুয়ার

# জাপানের প্রতি

জাপানী কবিতার ও ছন্দের অন্তকরণে নিমের কবিতা তিনটি রচিত হইয়াছে। জাপানী কবিতা সাধারণত অত্যন্ত সংক্ষিপ্ত হইয়া থাকে। তাহাতে মিলেরও কোনো লক্ষণ দেখি না, কেবল অত্যন্ত সরল মাত্রার নিয়ম আছে। এই কারণে কাব্যরচনার চর্চা জাপানের আপামর সাধারণের মধ্যে প্রচলিত হইতে পারিয়াছে এবং এই কারণেই জাপানী কবিতার বিষয় ও ভাব অনেক সময় আমাদের কাছে অতিরিক্ত মাত্রায় সাদাসিধ। ঠেকে। কিন্তু বিদেশী কাব্যের রস ঠিকভাবে গ্রহণ করা সহজ নহে— ছ-চারটে তর্জমা পড়িয়া কোনো কথাই বলা চলে না। তবে ইহা নিশ্চয় যে, এরূপ সংক্ষিপ্ত ও সরল কাব্যরচনার রীতি অন্তত্র দেখা যায় না। ইহাদের অসমান মাত্রার তিন লাইনের কবিতাকণা-শুলি দেখিলে বেদের ত্রিষ্ট্র ভ ছন্দের ক্লোক মনে পড়ে।

বাঙালি পাঠকের অভ্যাদের প্রতি দৃষ্টি রাথিয়া নিজের অহুকৃতি-গুলির মধ্যে একটু মিলের আভাস রাথা গেছে।

সেদোকা ছন্দ

সাগরতীরে

শোণিতমেঘে হল

নিশীথ-অবসান।

পুবের পাখি

পুরব-মহিমারে

শুনায় জয়গান॥

<sup>&#</sup>x27;জাপানের জাগরণ' (The Awakening of Japan), জাপানের বাণিজ্যক্ষেত্র', 'জাপানীদের প্রতিন্তা', 'জাপানী কবিতা'।

THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY

চোকা ছন্দ

সাহসী বীর দেখেছি কত অরি করেছে জয়। দেখি নি তোমা-সম এমন ধীর— জয়ের ধ্বজা ধরি স্তব্ধ হয়ে রয়॥

nests for excellent with the site of the left of the second

ইমায়ো ছন্দ গেরুয়া বাস পরি ধর্মগুরু শিখাতে গিয়েছিল তোমার দেশে। আজি সে শিখিবারে কর্মনীতি তোমার ঘারে ধায়

—ভাগ্রার, আষাট্ ১৩১২

জাপানের ইতিহাস রবীন্দ্রনাথকে সেদিন নানাভাবেই অন্প্রপ্রাণিত করিয়াছে, তাঁহার রচনায় তাহার নিদর্শন নানা স্থানে বিক্ষিপ্ত— তাহার কোনো-কোনো অংশ এখানে সংকলিত হইল। স্বদেশী সমাজ (১৯০৪) প্রবন্ধে তিনি লিখিয়াছেন—

'মাতুষের দঙ্গে মাতুষের আত্মীয়দম্বন-স্থাপনই চিরকাল ভারতবর্ষের

দর্বপ্রধান চেষ্টা ছিল। ে এগুলি কেবলমাত্র শাস্ত্রবিহিত নৈতিক সম্বন্ধ নহে— এগুলি হৃদয়ের সম্বন। ে এইজন্ম কোনো অবস্থায় মাত্রুষকে আমরা আমাদের কার্যদাধনের কল বা কলের অঙ্গ বলিয়া মনে করিতে পারি না। ইহার ভালোমন্দ তুই দিকই থাকিতে পারে, কিন্তু ইহা আমাদের দেশীয়, এমন-কি তদপেক্ষাও বড়ো, ইহা প্রাচ্য।

'জাপান-যুদ্ধব্যাপার হইতে আমার এই কথার দৃষ্টান্ত উজ্জ্বল হইবে।
যুদ্ধব্যাপারটি একটা কলের জিনিস সন্দেহ নাই— সৈগুদিগকে কলের
মতে। হইরা উঠিতে হয় এবং কলের মতোই চলিতে হয়। কিন্তু
তংসত্তেও জাপানের প্রত্যেক সৈগু সেই কলকে ছাড়াইয়া উঠিয়াছে;
তাহারা অন্ধ জড়বং নহে, রক্তোন্মাদগ্রন্ত পশুবংও নহে; তাহারা
প্রত্যেকে মিকাডোর সহিত এবং সেই স্ত্রে স্থদেশের সহিত সম্বন্ধবিশিষ্ট
— সেই সম্বন্ধের নিকট তাহারা প্রত্যেকে আপনাকে উৎসর্গ করিতেছে।
এইরূপে আমাদের পুরাকালে প্রত্যেক ক্ষত্রসৈগু আপন রাজাকে বা
প্রভূকে অবলম্বন করিয়া ক্ষাত্রধর্মের কাছে আপনাকে নিবেদন করিত—
রণক্ষেত্রে তাহারা শতরঞ্জখেলার দাবাবোড়ের মতো মরিত না—
মান্থ্যের মতো হদয়ের সম্বন্ধ লইয়া ধর্মের গৌরব লইয়া মরিত। ইহাতে
যুদ্ধব্যাপার অনেক সময়েই বিরাট আত্মহত্যার মতো হইয়া দাড়াইত—
এবং এইরূপ কাণ্ডকে পাশ্চান্তা সমালোচকেরা বলিয়া থাকেন, "ইহা
চমৎকার— কিন্তু ইহা যুদ্ধ নহে।" জাপান এই চমৎকারিত্বের সঙ্গে
যুদ্ধকে মিশাইয়া প্রাচ্য-প্রতীচ্য উভয়েরই কাছে ধগু হইয়াছেন।'

ইহার কিছুকাল পরে (১৯০৫), স্বদেশী আন্দোলনের সময়, 'স্বদেশকে মৃথ্যভাবে সম্পূর্ণভাবে আমাদের জ্ঞানের আয়ত্ত' করিবার জন্ম এ দেশের ছাত্রদের উদ্দেশে তিনি বলিলেন—

'वाखिवकिकाविवर्षिक श्रेटल आभारमत ममरे वरला, अमग्रे वरला,

च चरमि नमाज, त्रवीत्म-त्रहमावली ७, १/ ६७६-७७

কল্পনাই বলো, রুশ এবং বিকৃত হইয়া যায়। আমাদের দেশহিতৈযা ইহার প্রমাণ। দেশের লোকের হিতের সঙ্গে এই হিতৈষার যোগ নাই। দেশের লোক রোগে মরিতেছে, দারিদ্রো জীর্ণ হইতেছে, অশিক্ষা ও কুশিক্ষায় নষ্ট হইতেছে, ইহার প্রতিকারের জন্ম যাহারা কিছুমাত্র নিজের চেষ্টা প্রয়োগ করিতে প্রবৃত্ত হয় না, তাহারা বিদেশী সাহিত্য-ইতিহাদের পুঁথিগত পেট্রিয়টিজম্ নানাপ্রকার অসংগত অমু-করণের দারা লাভ করিয়াছি বলিয়া কল্পনা করে। এইজন্মই, এতকাল গেল, তথাপি এই পেট্রিয়টিজ্ম আমাদিগকে যথার্থ কোনো ত্যাগম্বীকারে প্রবৃত্ত করিতে পারিল না। যে দেশে পেট্রিয়টিজ্ম অবান্তব নহে, পুঁথিগত অন্নকরণমূলক নহে, দেখানকার লোক দেশের জন্ম অনায়াদে প্রাণ দিতেছে; আমরা সামান্ত অর্থ দিতে পারি না, সময় দিতে পারি না, আমাদের দেশ যে কিরূপ তাহা সন্ধানপূর্বক জানিবার জন্ম উৎসাহ অন্তত্তব করি না। যোশিদা তোরাজিরো জাপানের একজন বিখ্যাত পেটিয়ট ছিলেন। তিনি তাঁহার প্রথমাবস্থায় চালচি ড়া বাঁধিয়া পায়ে হাঁটিয়া ক্রমাগতই সমস্ত দেশ কেবল ভ্রমণ করিয়াই বেড়াইয়াছেন। এই-রূপে দেশকে তন্ন তন্ন করিয়া জানিয়া তাহার পরে ছাত্র পড়াইবার কাজে নিযুক্ত হন— শেষ দশায় তাঁহাকে দেশের কাজে প্রাণ দিতে হইয়াছিল। এইরূপ পেট্রিয়টিজমের অর্থ বোঝা যায়। দেশের বাস্তবিক জ্ঞান এবং দেশের বাস্তবিক কাজের উপরে যখন দেশহিতৈয়া প্রতিষ্ঠিত হয়, তখনই তাহা মাটিতে বদ্ধমূল গাছের মতো ফল দিতে থাকে।'

এ কথা স্থবিদিত যে, মাতৃভাষাতেই সর্ববিধ শিক্ষার ব্যবস্থা হওয়া উচিত রবীন্দ্রনাথ যৌবনকাল হইতে এ কথা বলিয়া আসিয়াছেন। এই প্রসঙ্গে 'শিক্ষার বাহন' প্রবন্ধে (পৌষ ১৩২২) তিনি জাপানের দৃষ্টান্ত হইতে সমর্থনলাভ করিয়াছেন—

৯ ছাত্রদের প্রতি সম্ভাষণ, রবীন্দ্র-রচনাবলী ৩, পৃ ৫৮৫-৮৬

'দাক্ষিণ্য যথন থুব বেশি হয় তথন এই পর্যন্ত বলি: আচ্ছা বেশ, খুব গোড়ার দিকের মোটা শিক্ষাটা বাংলাভাষায় দেওয়া চলিবে, কিন্তু দে যদি উচ্চশিক্ষার দিকে হাত বাড়ায় তবে 'গমিয়াত্যুপহাস্থতাম্'।

'আমাদের এই ভীক্ষতা কি চিরদিনই থাকিয়া ষাইবে? ভরসা করিয়া এটুকু কোনোদিন বলিতে পারিব না যে উচ্চশিক্ষাকে আমাদের দেশের ভাষায় দেশের জিনিদ করিয়া লইতে হইবে? পশ্চিম হইতে যা-কিছু শিথিবার আছে জাপান তা দেখিতে দেখিতে দমস্ত দেশে ছড়াইয়া দিল তার প্রধান কারণ, দেই শিক্ষাকে তারা দেশি ভাষার আধারে বাঁধাই করিতে পারিয়াছে।

'অথচ, জাপানি ভাষার ধারণাশক্তি আমাদের ভাষার চেয়ে বেশি
নয়। নৃতন কথা স্থাষ্ট করিবার শক্তি আমাদের ভাষায় অপরিসীম।
তা ছাড়া য়ুরোপের বৃদ্ধিবৃত্তির আকার প্রকার ঘতটা আমাদের সম্পে
মেলে এমন জাপানির সঙ্গে নয়। কিন্তু উলোগী পুরুষিসংহ কেবলমাত্র
লক্ষ্মীকে পায় না, সরস্বতীকেও পায়। জাপান জোর করিয়া বলিল,
'য়ুরোপের বিভাকে নিজের বাণীমন্দিরে প্রতিষ্ঠিত করিব।' যেমন বলা
তেমনি করা, তেমনি তার ফললাভ। আমরা ভরদা করিয়া এ পর্যন্ত
বলিতেই পারিলাম না যে, বাংলাভাষাতেই আমরা উচ্চশিক্ষা দিব এবং
দেওয়া য়ায় এবং দিলে তবেই বিভার ফদল দেশ জুড়িয়া ফলিবে।''

দীর্ঘকাল পরে 'শিক্ষার স্বাঙ্গীকরণ' (১৯৩৬) প্রবন্ধে বিষয়টি আলোচনা করিতে গিয়াও জাপানের কথা স্মরণ করিয়াছেন—

'সায়ান্সে-গড়া পাশ্চাত্যবিভার সঙ্গে আমাদের দেশের মনের যোগ হয় নি; জাপানে সেটা হয়েছে পঞ্চাশ বছরের মধ্যে, তাই পাশ্চাত্য-শিক্ষার ক্ষেত্রে জাপান স্বরাজের অধিকারী। এটা তার পাস-করা বিভা নয়, আপন-করা বিভা।' '

১০ শিক্ষারবাহন, শিক্ষা (১৩৬৭), পু ১৮৯-৯০

১১ শিক্ষা (১৩৬৭), পৃ ২৯৭

১৯১৬ সালে জাপান্যাত্রার বংসরকাল পূর্ব হইতেই রবীন্দ্রনাথ বিদেশযাত্রার, বিশেষতঃ জাপান্যাত্রার জন্ম, মনে বিশেষ আগ্রহ বোধ করিতেছিলেন। এ সম্পর্কে জাপান্যাত্রার ভ্রমণসঙ্গী সি. এফ. অ্যাণ্ড্রজ লিথিয়াছেন—

Through the summer of 1915 the Poet's plans were maturing for a visit to the Far East... To the Poet, whose thoughts were always in the terms of Humanity rather than in those of any lesser unit, the fratricidal war in the West revealed the dangerously unbalanced condition of the human race. Out of the agony from which he had suffered in the previous year, both before and after the war had begun, the determination had been ever growing in his own mind to enlarge the bounds of his Asram at Santiniketan, which his father, the Maharshi, had founded as a home of religion. He looked more and more to the time when his Asram would pass beyond the school stage and become a centre of world fellowship, wherein students and teachers from the East and West should be equally honoured and welcomed.

These thoughts were brooding in his mind during the year 1915; therefore it became clear to him that a visit to the Far East, in order to win the friendship and co-operation of the leading thinkers of China and Japan, would be necessary if the cycle of his work at Santiniketan was to be completed. He had very nearly made up his mind to start in August, and had actually taken his passage on a Japanese steamer, when a series of circumstances intervened which made the journey impossible.

—Letters to a Friend ( 1928 ), pp 57-58

এই সময়কার কোনো কোনো চিঠিতে স্থানুরযাত্রার জন্ম রবীজনাথের মনের ব্যাকুলতা লিপিবদ্ধ হইয়া গিয়াছে —

30 June 1915

...I have the call of the open road, though most of the roads are closed. I am in a nomadic mood, but it is becoming painful to me for want of freedom.

—Letters to a Friend, P 59

এলার বিষয়ে কর্ম বিষয়ে বি

নিভূতে প্রকৃতির হাতের শুশ্রষা আমার পক্ষে একান্ত দরকার—
শেইজন্মই জীবনের ও সংসারের সমস্ত জঞ্চাল ছিন্ন করে ফেলে স্থদ্রে
পালাবার জন্মে ক্রমাগতই আমার মন এত ছট্ফট্ করছিল। আমার
পক্ষে কোনো অপরিচিত স্থদ্র দেশের শান্তি হয়তো নিরতিশয় আবশ্রক
বলেই এই জাপান প্রভৃতিতে যাওয়ার প্রতাব এত বারম্বার নানা বাধা
সত্ত্বে ঘুরে ঘুরে আসছে। সংসারের সঙ্গে জড়িত হয়ে লড়াই করবার
বয়্দ আমার আর নেই— জীবনকে ত্যাগ করে যাবার পূর্বে তাকে
পরিপূর্ণ স্থডোল করে নেওয়াই এখন আমার দরকার।

—রথীক্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

२२ এপ্রিল ১৯১৬

আমি সমুদ্রপারের আয়োজন করছি। কিছুদিন থেকে মনটা এক দিকে ক্লান্ত অন্য দিকে চঞ্চল— বোধ হয় একবার পারাপার করে এলে আবার কিছুকাল স্থির হয়ে বসতে পারব।

—প্রমথ চৌধুরীকে লিখিত। চিঠিপত্র ৫

১ বৈশাথ ১৩২৩ : জাপান্যাত্রার প্রাক্কালে

কোথাও যাব যাব করছিলুম। গতবার বিলেত যাবার আগে যেমন একটা ছট্ফটানিতে আমাকে পেয়েছিল এবারেও কতকটা সেইরকম

চঞ্চলতা আমাকে দোলাচ্ছিল। কিন্তু যুদ্ধের উপদ্রবে যাওয়ার রাস্তাবন্ধ ছিল। এমন সময় আমেরিকা থেকে ষেই টেলিগ্রাম এল অমনি আমার মনে হল বড় পৃথিবীর নিমন্ত্রণ এসেছে। আমি বারবার পরীক্ষাক'রে এবং চেপ্তাক'রে শেষকালে স্পষ্ট বুঝেছি আমাকে বিধাতা গৃহস্থ ঘরের জন্তে তৈরি করেন নি। বোধ হয় সেইজন্তেই ছেলেবেলা থেকে কেবল খুরে বেড়াচ্ছি— কোনো জায়গায় ঘরকন্না ফাঁদতে পারি নি। বিশ্ব আমাকে বরণ করে নিয়েছে, আমিও তাকে বরণ করে নেব। তোরা কিছু ভাবিস নে— আমার যা কাজ সে আমাকে করতেই হবে — আরাম করা, বিশ্রাম করা, লোকলোকিকতা করা বিধাতা আমার জন্তে কিছুতেই মঞ্জুর করবেন না। অতএব পথিকের প্রশস্ত রাজপথে সর্বলোকের মাঝখানে চললুম— তোদের জন্তে আমার আশীর্বাদ রইল — স্থথের আশীর্বাদ নয়, কল্যাণের আশীর্বাদ।

— এমতী মীরা দেবীকে লিখিত। চিঠিপত্র ৪

১৩২৩ দালের বৈশাথ মাদে (মে ১৯১৬) রবীক্রনাথ কলিকাতা হইতে তোদামারু জাহাজে জাপান যাত্রা করেন— সঙ্গী ছিলেন দি. এফ. আগভুজ, উইলি পিয়র্দন ও শ্রীমুকুলচন্দ্র দে, এ কথা পূর্বেই উল্লিখিত হইরাছে। জাহাজ হইতে ও জাপানে বাস-কালে যে বৃত্তান্ত লিখিয়া পাঠান তাহা সবুজ পত্রে (বৈশাখ ১৩২৩ - বৈশাখ ১৩২৪, তন্মধ্যে কোনো-কোনো সংখ্যায় প্রকাশিত হয় নাই) ধারাবাহিকভাবে ওপরে জাপান্যাত্রী গ্রন্থে প্রকাশিত হয় (১৩২৬)। প্রথমাংশ পাঠাইবার সময় সবুজপত্র-সম্পাদককে লিখিতেছেন (২১ বৈশাখ ১৩২৩)—

আমার এ লেখা ধারাবাহিক চিঠিও না, প্রবন্ধও না। যা যখন মনে আসছে লিখে যাচ্ছি, একবার revise করবারও চেষ্টা করি নি। এর মধ্যে আমাদের যাত্রার ছবি কখন্ কতথানি পড়বে বলতে পারি নে—কতকগুলি থাপছাড়া প্যারাগ্রাফের মত হবে। তাতে কি ক্ষতি আছে ?

—চিঠিপত্র ৫, পৃ. ২১৩-১৪

জাপানের পথে ও জাপান-প্রবাসকালে পুত্রকন্তা ও আত্মীয়বর্গকে ব্য-সকল চিঠি লিথিয়াছিলেন তাহাতে 'জাপান্যাত্রী'র পরিপূরক অনেক বৃত্তান্ত পাওয়া যায়, নিমে দেগুলি সংকলিত হইল—

20

এখনো মা গন্ধার আঁচল ছাড়াতে পারি নি। আজ নদীর মোহানার কাছে Sandheadএ গিয়ে নোঙর করে যাত্রিয়াপন করব।

আজ সন্ধার দিকে একটা ঝড় পাওয়া যাবে বলে কাপ্তেন আশক্ষা করছেন। সমুদ্রের রঙ্গভূমিতে ঝড়ের প্রবেশ এবং রুদ্রতালে তাওব-নৃত্য— এতে সন্ধ্যার আসরটা বোধ হয় জমবে তালো। দর্শকদের স্বন্ধ এই রঙ্গের মধ্যে না টানলেই আমাদের নালিশ থাকবে না। ২১ বৈশাধ ১৩২৩।

—প্রমথ চৌধুরীকে লিখিত। চিঠিপত্র ¢

প্রকাণ্ড একটা সাইক্লোনের ভিতর দিয়ে কোনোরকম করে কাটিয়ে চলে এসেছি। কাপ্তেন বললে এমন ঝড় ইতিপূর্বে কখনো পায় নি। আমার লেখার মধ্যে তার সমস্ত বর্ণনা পাবি। এই লেখাটা তোদের দেখা হলে প্রমথকে পাঠিয়ে দিস্— এটা সবুজপত্রে যাবে।

রেঙ্গুন দূর থেকে দেখা যাচ্ছে। আজ রাত্রে নাবতে পারব কিনা জানি নে। কাল সকালে হয়ত নাবব। তার পরে চিঠি ডাকে দেব। বুধবারে সম্ভবত জাহাজ আবার রেঙ্গুন থেকে ছাড়বে— ইতিমধ্যে শহরটা দেখে নেব।

তোরা কেমন আছিস কবে খবর পাব জানি নে।

Sandhead থেকে pilotএর হাতে যে চিঠি দিয়েছিলুম পেয়েছিল কি? দলেহ আছে। টিকিট ছিল না— ওদের হাতে পয়সা দিয়েছিলুম। প্রথম দিনেই harbour masterএর হাতে যে চিঠি দিয়েছি নিশ্চয় পেয়েছিল। সবুজপত্রের জন্তেও harbour master এবং pilotএর হাতে তু-কিন্তি লেখা দিয়েছি। [বৈশাখ ১৩২৩]

—রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত

বিষম ঝড় কাটিয়ে কাল রেঙ্গুনে এসে পৌচেছি। সন্ধ্যার সময়ে নদীর ঘাটে দেখি লোকারণ্য। আমাদের গাড়ির সঙ্গে সঙ্গে 'বন্দে মাতরম্' 'জয় রবীন্দ্রনাথ-কি জয়' চেঁচাতে চেঁচাতে তিন মাইল রাস্তা তারা ছুটে এল, শহরের তু ধারের দোকানে বাজারে সকল লোকে অবাক্, আমি লজ্জায় মরি।

আজ বিকেলে এখানকার জুবিলি হলে সকলে মিলে আমাকে অভ্যর্থনা করবে — বিষম একটা হটুগোল বাধাবে। কোনো উপায় নেই, চুপ করে সইতে হবে। চুপ করে সইতে হলেও বাঁচতুম—কিছু না বলেও চলবে না। সেদিন এত বড়ো একটা ঝড় গেল, তার পরে আবার এই হাঙ্গাম—এ সাইক্লোনের বাড়া। কাল মঙ্গলবারে বিকেলে জাহাজে যাবার কথা। জাহাজটা বেশ, আমরা যা খুশি করি— কাপ্যেন খুব ভদ্য— আদরে ও আরামে আছি।

এথানে আছি P. C. Sentra বাড়ি। ধনীর সঙ্গে খুব কথা-কাটাকাটি হাসাহাসি চলছে। সকালবেলায় একটা বৃদ্ধমন্দির দেখতে গিয়েছিলুম। [২৫ বৈশাখ ১৩২৩]

—শ্রীমতী মীরাদেবীকে লিখিত। চিঠিপত্র ৪

এই সঙ্গে রেঙ্গুনের যে বর্ণনা পাঠালুম, পড়ে প্রমথর কাছে পাঠিয়ে দিস। মঙ্গলবার বেলা চারটের সময় আমরা আবার জাহাজে ফিরলুম। কয়দিন P. C. Senদের ওখানে খুব আদরে যত্নে ছিলুম। অনেকবার মনে হয়েছিল এবার আর কোথাও না ঘুরে বেড়িয়ে বর্মাটাই তালো করে দেখে গেলে বেশ হত। এখানে পাড়াগাঁয়ে খুব স্থন্দর জায়গা আছে— সেইরকম জায়গায় কোনো একটা বৌদ্ধমঠের কাছে গিয়ে চুপচাপ থাকতে পারলে বেশ আরাম পেতুম।…

রেঙ্গুন থেকে ছেড়ে অবধি কাল পর্যন্ত খুব বৃষ্টি বাদল চলেছিল। আজ সকাল থেকে আকাশ পরিষ্কার হয়ে ভারী স্থানর হয়েছে। বেশ হাওয়া দিচ্ছে, সমুদ্র শাস্ত।…

আজ সন্ধ্যাবেলায় পিনাং পৌছবার কথা। কাল সমস্তদিন সেখানে থেকে সন্ধ্যার সময় আবার ছাড়বে। এখন থেকে জাপান পৌছনো পর্যন্ত সমুদ্র বরাবর বেশ ঠাণ্ডা থাকবে। এই সমুদ্রের হাওয়ায় আমার খুব উপকার বোধ হচ্ছে তাতেও বোধ হয় শরীয়টাকে একটু মজবুত করছে। ১৮ই বৈশাখ ১৩২৩

—রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

কাল রাত্রে হংকং বন্দরে পৌছবার কথা ছিল, কিন্তু প্রথমে সমুদ্রের প্রতিকূল স্রোত অত্যন্ত প্রবল হয়ে উঠল, তার পরে কাল থেকে বৃষ্টি বাদল থুব ঘনিয়ে এসেছে— তাই আজ সকালেও হংকঙে জাহাজ পৌছল না। হয়তো ও বেলায় পৌছতেও পারে।

আমি পারৎপক্ষে ক্যাবিনে শুই নে— ডেকে শুরে শুরে এমনি অভ্যেদ হয়ে গেছে যে নীচে এলে প্রাণ হাঁপিয়ে ওঠে। কাল রাত্রে এম্নি রুষ্টি এল যে কোথায় একটু আড়াল পাওয়া যাবে খুঁজে পাওয়া গেল না, অনেক ক্ষণ পর্যন্ত বিছানাটাকে এধার থেকে ওধার, এপাশ থেকে ওপাশ টানাটানি করে ফিরলুম— তার পরে দাঁড়িয়ে দাঁড়িয়ে গান গেয়ে রাত যথন দেডটা হল তথন অন্য উপায় না দেখে ক্যাবিনে এদে শুলুম।

আজ সকালেও অবিশ্রাম বৃষ্টিবাদল চলছে— যেরকম গতিক দেখছি এই বাদলায় হংকং শহরে নাবা আমার দারা হয়ে উঠবে না। পিয়ার্সন আর মুকুল নিশ্চয় শহর ঘুরতে বেরবে, তা ঝড়ই হোক আর যাই হোক। জানি নে হংকঙে আমার কোনো বন্ধু পাকড়া করবে কিনা। করে যদি তো একবার ধা করে ঘুরে আসব। বোধ হয় কোনো জাপানী খবরের কাগজের সম্পাদক আমাকে পেয়ে বসতে পারে।

জাহাজ হংকং থেকে শ্রাজ্যাই যাবে, তার পরে কোবে— অর্থাৎ আর ৯৷১০ দিন বাদে জাপানে পৌছব— কাপ্তেন বলছে ১লা জুনে জাপানে পৌছব। পৌছতে দেরি হলেও আমার তো আপত্তি হবে না। কেননা সমুদ্রপথটা (বাড়বৃষ্টি বাদে) মোটের উপর বেশ লাগছে।

দিনগুলি বেশ শান্তিতে এবং আরামে কাটছে। বিসর্জন আর রাজা ও রানী আমি তর্জমা করে ফেলেছি— অবশু ঢের ছেঁটেছি ও বদলেছি। আরো যদি অনেক দিন ধরে এইরকম সমুদ্রযাত্রা চলতে পারত তা হলে অনেকগুলো লেখা তর্জমা হয়ে যেতে পারত। জাপান থেকে আগে থাকতে যেরকম তাড়া পাচ্ছি তাতে সেখানে গিয়ে লেকচার লেখবার সময় পাব বলে বোধ হচ্ছে না— দেখা যাক।

এই জাহাজের Purserএর সঙ্গে আমার যে প্রশ্নোত্তর চলেছে তার একটা typed কপি তোকে পাঠাচ্ছি, যদি interesting বোধ করিস তা হলে সবুজপত্রে প্রকাশ করতে পারিস। ১০০ ১ই জ্যৈষ্ঠ ১৩২৩

—রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

কাল রাত্রে ঘোরতর বৃষ্টিবাদল শুরু হল। ডেকে কোথাও শোবার জো ছিল না। অল্ল একটুথানি শুক্নো জায়গা বেছে নিয়ে দাঁড়িয়ে দাঁড়িয়ে গান গেয়ে অর্ধেক রাত্রি কেটে গেল। প্রথমে ধরলুম 'প্রাবণের ধারার মতো পড়ুক বারে পড়ুক বারে', তার পরে 'বীণা বাজাও', তার পরে 'পূর্ণ আনন্ন', কিন্তু বৃষ্টি আমার দঙ্গে সমান টকর দিয়ে চলল—তথন একটা নৃতন গান বানিয়ে বিলে লাগলাম। শেষকালে আকাশের কাছে হার মেনে রাত্রি ১২ টার সময় কেবিনে এদে শুলাম। গানটা সকালেও মনে ছিল (সেটা নীচে লিথে দিছিছ) 'বেহাগ তেওরা'। তুই তোর স্করে গাইতে চেষ্টা করিস তো। আমার সঙ্গে মেলে কিনা দেখব। ইতিমধ্যে মুকুলকে ও পিয়ার্সনকে শেথাছিছ। মুকুল যে নেহাত গাইতে পারে না তা নয়, সে সহজ স্করে আসর জমিয়েছে। হিজাষ্ঠ ১৩২৩]

—'তোসামারু' ( চীনসাগর ) হইতে দিনেন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত

···আজ এখানকার বৌদ্ধমন্দিরে আমার অভ্যর্থনা হয়ে গেল। কাল য়োকোহামায় নিমন্ত্রণ আছে। সেথানে আবার এক-চোট এই দব

২২ তোমার ভুবনজোড়া আসনথানি

কাণ্ড চলবে। আজ মন্দির থেকে বেরিয়ে গাড়িতে যখন চড়ছি তথন দেখি রাস্তায় একদল মেয়ে ভিড় করে দাঁড়িয়ে। আমি তাদের একট্ট নমস্কার করতেই তারা ভয়ানক খুনি। আমার গাড়ির সঙ্গে দৌড়তে লাগল। আমরা একট্ট গাড়ি থামাতেই তারা গাড়ি ঘিরে মহাধুম বাধিয়ে দিলে। এখানকার মেয়েরা বেশ— ভারী সাদাসিধে এবং ভারী একটা নম্রতা এবং ভক্তিভাব আছে। আজ মন্দিরে আমাকে বাংলায় বক্তৃতা করতে বললে, কিম্রা সেটা জাপানিতে তর্জমা করে দিলে। আমাকে নিয়ে সব চেয়ে উৎসাহ জাপানী ছাত্রদের। এখানে স্বাই বলছে আমি আসাতে এবং আমার কথাবার্তা ও বক্তৃতায় জাপানে একটা নতুন স্রোত বইবে। টোকিও বিশ্ববিভালয়ের অধ্যক্ষরা সেই আশা করছেন। আমার বক্তৃতায় সকলেই খুব উৎসাহিত হয়ে উঠেছে। এখানকার আর্ট্ স্কলে মুথে মুথে আর্ট্ সম্বন্ধে একটা বলেছিলুম। সেই তোদের পাঠাছি ।… ৩১ জ্যৈষ্ঠ ১৩২৩

—র্থীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

ত্ত্বাপানে এদে অনেক কাজ হয়েছে— অন্তত এখানকার লোকেরা তো তাই বলেছে। এত অজস্র আদর অভ্যর্থনা আমার জীবনে আর কোথাও কথনো পাই নি।… ওরা আষাচ় ১৩২৩

—য়োকোহামা হইতে নগেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়কে লিখিত

খুব এক-চোট বর্ষার পালা কেটে গিয়ে এখন রোদ উঠেছে। এই পাহাড়ের পাইন বনের ভিতর থেকে সমুদ্র বড়ো স্থন্দর দেখাছে। এদের জাপানী বাড়ি বড়ো স্থন্দর। আমার ভারী ইচ্ছে এইরকম বাড়ি আমি তৈরি করাব। এমন পরিক্ষার, এমন আরাম, এমন স্থবিধে! আমাদের গৃহস্বামী খুব ধনী, খুব চমংকার লোক, তাঁর বাড়িতে চমংকার দব ছবি আছে— এরকম জাপানের আর কারো বাড়িতে নেই। আজ ১৮ই আষাঢ়। ভারতবর্ষে এতদিনে বোধ হয় ঝমাঝম বর্ষা আরম্ভ হয়েছে। এখানে বর্ষা অল্প দিন থাকে—বোধ হয় শেষ হয়ে গেল।

আজ এখনি তোকিয়োতে বক্তৃতা দিতে যাচ্ছি। আজ সন্ধার সময় সেখানে মেয়েদের কলেজে আমার খাবার নিমন্ত্রণ আছে। [১৮ আষাঢ় ১৩২৩]

—শ্রীমতী মীরা দেবীকে লিখিত। চিঠিপত্র **৪** 

জাপানে একরকম আসর জমেছে মন্দ নয়। এদের সঙ্গে ব্যবহারে মনে একটা খুব আনন্দ হয় যে, এরা অন্তরের সঙ্গে আমার কাছে আসে। এদের সত্যি দরকার আছে বলে এরা চায়, সেইজন্যে আমার যা-কিছু সত্যি আছে সেটা এদের সামনে এনে দেওয়া আমার পক্ষে খুব সহজ হয়। ে ২০ জুলাই ১৯১৬

—প্রমথ চৌধুরীকে লিখিত। চিঠিপত্র ¢

তিন চার দিনের জন্মে এখানে একটি মেয়ে ইস্কুলের আতিথ্য ভোগ করে এসেছি। আমাদের সকলেরই খুব ভালো লেগেছে। জাপানী মেয়েদের উপর আমার ভক্তি বেড়ে গিয়েছে। আমি তো এদের মতো এমন মেয়ে কোথাও দেখি নি। আমার ভারী ইচ্ছে হচ্ছে এবারু দেশে ফিরে গিয়ে স্কুলের বাড়িতে খুব ভালো রকম একটি মেয়ে স্কুল খুলব। ১০০৬ ভাক্ত ১৩২৩

—রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

একটা আন্ত জাপানী বাড়ি এবং তার সমস্ত জাপানী আসবাব যদি নিয়ে যেতে পারতুম তা হলে খুশি হতুম।

যুরোপীয়ের। এবং আমরা জীবনটাকে আসবাবে পত্তে কেবল জবড়জন্দ করে তুলেছি, তাকে হুন্দর করতে পারি নি। যদি আবার চীন জাপান দিয়ে ভারতবর্ষে যাই তা হলে একবার এই সব আসবাব এখান থেকে নিয়ে যাবার চেষ্টা করব। কিন্তু জাপানী মেয়েরা না হলে এসব জিনিস তেমন স্থন্দর করে পরিপাটি করে যত্ন করে ব্যবহার করতে কেউ পারবে না। পিরার্সন যদি একটি জাপানী মেয়ে বিয়ে করতে পারত

তা হলে আমি খ্ব খ্শি হতুম— তা হলে যত্ন যে কত স্থানর করে করা যার তা চিরদিন অস্থতব করতে পারতুম। এবারে কয়দিন এখানকার মেয়ে কলেজের অতিথি হয়ে এদের মেয়েদের হয়দয়ের গভীরতা সরলতা শ্রদাপরতা ও মাধুর্য দেখে পিয়ার্দন মুকুল এণ্ডুজ আমরা সকলেই খ্ব আশ্বর্য হয়েছি। এরকম যে কোনো য়ৢরোপীয় মেয়েদের মধ্যে দেখা যায় না এ কথা এরা মানতে বাধ্য হয়েছে। যেটা আশা করি নি সেই আন্তরিক ধর্মতাব এদের মধ্যে দেখে আমি বড়ো গভীর তৃপ্তিলাভ করেছি। এণ্ডুজ কোনোদিন এক মুহুর্ত আমার সঙ্গ ছাড়তে চায় না, এবার সেও আমাদের ত্যাগ করে সেই কারুইজাওয়ায় রয়ে গেছে।…
[অগস্ট্-সেপ্টেম্বর ১৯১৬]

—রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। চিঠিপত্র ২

এখন আমরা রেলগাড়িতে, টোকিও শহরের দিকে চলেছি। ছধারে পাহাড়, ধানের ক্ষেত, তুঁতের বন (রেশমের চাষের জন্মে), পাইনের অরণ্য, বর্ষার জলে ভরা ছোটো ছোটো নদী— সমস্ত জাপান দেশটা যেন আগাগোণাড়া ছবির পর ছবি— আর এখানকার লোকেরাও তেমনি সৌন্দর্য অন্তরের সঙ্গে ভালোবাসে। আর, মেয়ে পুরুষে পরিশ্রম করে কাজ করতে জানে— শুধু পরিশ্রম ক'রে নয়, পারিপাটি ক'রে— তাই এদের সমস্ত দেশটা এমন শ্রীসম্পন্ন হয়ে উঠেছে। [সেপ্টেম্বর ১৯১৬]

— শ্রীমতী মীরা দেবীকে লিখিত। চিঠিপত্র 8

এইবার প্রাচ্যের শেষ সীমারেখা লজ্মন করে পশ্চিম অভিমুখে চলেছি। আমার তিনজন সঙ্গী ছিলেন, একজন দেশে ফিরলেন, একজন এইখানে রইলেন, একজন আমার সঙ্গে পাড়ি দিছেন। জাপানে এই ক'মাস বেশ আনন্দে কেটেছে। এত বেশি সম্মান এবং সমাদর অন্ত কোথাও পাই নি। তার পরে একটা জিনিদ খুব অন্তভ্তব করেছি, এরা যতই যুরোপের নকল করুক না কেন, আসল জায়গায় এরা আমাদেরই

মতো— অর্থাৎ এরা সম্পূর্ণ ব্যবসাদার হয়ে যেতে পারে নি, এদের কার-কারবার সমস্তই মান্ত্রের ধরণের, কলের ধরণের নয়। বিশেষত এখানকার মেয়েরা যেমন সম্পূর্ণ মেয়েলি এমন আর কোথাও দেখি নি, ভক্তি শ্রদ্ধা দেবা ও মাধুর্যে এরা পরিপূর্ণ। যাই হোক, আসল জায়গায় এরা আমাদের থেকে খুব বেশি তফাত নয়। এখানে আমার গৃহস্বামী আমার কাছ থেকে একটা কবিতা চেয়েছিলেন, আমি লিথে দিয়েছি—

সেই আমাদের দেশের পদ্ম তেমনি মধুর হেসে,
ফুটেছে ভাই অন্ত নামে অন্ত স্থদূর দেশে।

আমার জীবনের শেষভাগে এই কথাটা বোঝাবার জন্মেই আমি বেরিয়েছি যে, দব দেশই আমার দেশ এবং দকল দেশের ইতিহাদে জড়িয়ে মান্থবের ইতিহাদ তৈরি হচ্ছে। কেউবা হুঃখ দিচ্ছে কেউবা হুঃখ পাচ্ছে, কিন্তু মোট ফলটা দব এক জায়গায় গিয়ে জমে উঠছে—নানা সভ্যতা এবং নানা রাজ্য সামাজ্যের ভাঙাগড়ায় মানবমহিমার এক বিরাট মন্দির তৈরি হচ্ছে। ১৮৮৮ ভাত্র ১৩২৩

—নেপালচন্দ্র রায়কে লিখিত

প্রশান্ত সাগরের পূর্ব ঘাট থেকে পশ্চিম ঘাটে পাড়ি দিতে চললুম।
এণ্ড জু ফিরছে, তার কাছে সব খবর পাবি। আমি থাকতে থাকতে তোরা
যদি কেউ জাপানে আসতে পারতিস তা হলে অনেক জিনিস দেখতে
পেতিস। সেদিন ওকাকুরার বাড়িতে গিয়েছিলুম, সে জায়গাটা আমার
খ্ব ভালো লেগেছে। একটা আশ্চর্যের বিষয় এই যে, ওকাকুরাকে তার
দেশের লোক তেমন করে চিনতেই পারে নি। সেটাতে এদের অগভীরতা
প্রকাশ পায়। কেননা অনেক বড়ো বড়ো লোকের সঙ্গে কথাবার্তা কয়ে
দেখলুম, ওকাকুরার মত কারো প্রতিভা দেখতে পাই নি। বৃদ্ধির দিকে
এরা খ্বই কাঁচা, এদের হাতের মধ্যেই সমস্ত মগজ। এদের হাত এবং
আঙুল দেখতে ভারী চমংকার। এখান থেকে যদি গুটকতক জাপানী
দাসী নিয়ে যেতে পারতুম তা হলে দেখতে পেতিস এরা কাজ কিরকম

স্থন্দর করে করতে পারে এবং এরা কিরকম আশ্চর্য দেবা করতে জানে। ১১ ভাক্ত ১৩২৩

—সুরেন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত

কবি জাপানে ওকাকুরা-পরিবারে যে আতিথ্যস্বীকার করেন, মাসিক পত্রে উইলিয়ম পিয়র্সন তাহার একটি বিবরণ প্রকাশ করেন; জাপান-প্রবাসের চিত্ররূপে সেটি সংকলিত হইল—

Your great heart shone with the sunrise of the East like the snowy summit of a lonely hill in the dawn.

RABINDRANATH TAGORE.

... We started for Idzura from a beautiful place in the hills. There we had met the graduates of the Tokyo Women's University who had gathered together for part of their summer vacation in order to think of the deeper things of the spirit. These women students with their deep devotion had listened to the message of their Bengali guest, and had served him with their love and reverence. They stood on the station platform to bid him farewell, and garlanded him in Indian fashion with a garland of everlasting flowers from the hills.

When we entered the carriage which had been reserved for the poet, I saw a beautiful bunch of wild flowers by his seat. These had been placed there by the Station Master as a token of his respect for the visitor from India. This was an example of what has struck me so much in Japan, even when travelling by myself, when I have been able to observe the railway and tramway officials in their treatment of the common people, namely, that the Japanese remain human even when they become officials. All

through our travels in this land of flowers we have seen how the official has still his human heart, and does not allow the fact that he is an official to turn him into a mere machine for the carrying out of the orders of the higher authorities. It has more than once occured to me that if only in India those of my own fellow countrymen who occupy the position of officials, could keep that human touch with those whom they are paid to serve, there would be more of happiness and contentment in India, though perhaps there might be less of efficiency.

The place we were bound for was the seaside residence of the Okakura family to which we had been invited by the widow and son of the late Mr. Okakura. The day was a rainy one, but fortunately the rain stopped just as we reached the station of Idzura. After leaving the station we had to pass through the village which is a fairly large one. The straggling street was lined on both sides by the village people, who could be counted by hundreds or even thousands. They had read in their daily papers that the Indian seer was coming to visit their village, and all had left their work and had come from their fishing boats and the fields and their shops to have a glimpse of him as he passed. It was a remarkable sight to see these weather-beaten peasants and fisher folk standing in respectful silence as the poet passed by. It was eloquent of the close touch that there has been between the India of the sages, the land which gave to the world the Buddha. and Japan, which even in these present times has not forgotten the debt she owes to India. Japan still has in her heart of hearts a true reverence for this ancient land and even the modern Western

>> >%

civilisation which she has acquired with such wonderful ease had not been able to rob her of her inner spirit of tranquility and reverence for beauty. As we passed through the rice-fields on our way to the house outside the village, at every group of houses there were villagers standing silently watching as the poet passed.

When we reached the entrance to the garden we were welcomed by Mrs. Okakura who took us into the house. It stands on a rocky point at one side of a bay which holds in its quiet safety a little fishing village. In front of the house, overlooking the sea, is a small summer house which was the favourite room of the late Mr. Okakura. There Rabi Babu sat during the day, and wrote, or watched the fishing boats as they passed out of the bay into the open sea.

This evening, as I write, the music of the waves comes up from the bay and the shouts of the children playing on the beach mingle with the sound of the breakers of the sea.

We have just returned from the tomb of the late Mr. Okakura, before which incense filled the evening air with its fragrance. The tomb is a grassy mound with no stone on it, but a small garden by its side. As we stood before this green mound in the fading light a little fir tree was brought, and in the presence of Mr. Okakura's son Rabi Babu planted this tree in memory of his friend.

Then a bronzed fisherman came up and placing some sticks of incense before the tomb made his obeisance before it. We were told that he was the fisherman who always used to accompany Mr. Okakura when he went out fishing.

Last of all, the children of the family came and

made their namas and as we turned away and walked back to the house they came round me and began timidly to sing the first lines of a Bengali song which I had tried to teach them the day before.

'জীবনে যত পূজা হল না সারা জানি হে জানি তাও

হয় নি হারা।'

They did not know the meaning of the words, but as they sang I felt how true they were and how even before the grave of this great man's mortality we could feel sure that his work is not lost nor his worship finished.

-"To the Memory of Mr. K. Okakura", The Modern Review, November 1916

জাপানে এই সময় রবীন্দ্রনাথ ঘে-সকল বক্তৃতা দেন তাহার মুধ্যে বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য The Message of India to Japan ও The Spirit of Japan । জাপানের অগ্রগতি এবং আধুনিক যুগের জ্ঞান-বিজ্ঞানে তাহার অধিকারের জন্ম রবীন্দ্রনাথ জাপানকে সমগ্র এশিয়ার পক্ষ হইতে অভিনন্দিত করিলেন—

The first thing which is uppermost in my heart is the feeling of gratitude which we all owe to you—we whose home is in Asia. The worst form of bondage is the bondage of dejection which keeps men, hopelessly chained in loss of faith in themselves. We have been repeatedly told, with some justification that Asia lives in the past... It was said of Asia that it could never move in the path of progress, its face was so inevitably turned backwards. We accepted this accusation and came to believe it...

জাপানের জাগরণে সমগ্র এশিয়ার আত্মবিশ্বতি দূর হইল—

When things stood like this... Japan rose from her dreams and in giant strides left centuries of inaction behind, overtaking the present time in its foremost goal. This has broken the spell under which we lay in torpor for ages, taking it to be the normal condition of certain races living in certain geographical limit. We forgot that in Asia great kingdoms were founded, philosophy, science, arts and literatures flourished, and all the great religions had their cradles. But life has its sleep, its periods of inactivity...

One morning the whole world looked up in surprise, when Japan broke through her walls of old habits in a night and came out triumphant... Japan, the child of the Ancient East, has also fearlessly claimed all the gifts of modern age for herself... She has come in contact with the living time and has accepted with an amazing eagerness and aptitude the responsibilities of modern civilization.

This it is which has given heart to the rest of

আধুনিক পাশ্চাত্য বিভার ও বিজ্ঞানের যাহা শ্রেষ্ঠ অংশ প্রাচ্যদেশবাসী তাহা আমরা গ্রহণ করিব, কিন্তু তাহার স্বভাবে অমঙ্গল যাহা
আছে তাহা স্বীকার করিব না, প্রাচ্যস্বভাবের ও সংস্কৃতির বৈশিষ্ট্য
হইতে বিচ্যুত হইব না, এই কর্তব্যের কথাও রবীন্দ্রনাথ তাঁহার বক্তৃতায়
জাপানকে নিবেদন করিলেন। অগ্রগতির মোহে জাপান আত্মবিশ্বত
হইতে পারে এই আশ্কায় সাবধানবাণী উচ্চারণ করিলেন—

I do not for a moment suggest that Japan should be unmindful of acquiring modern weapons of selfprotection. But this should never be allowed to go beyond her instinct of self-preservation. ... Japan must have a firm faith in the moral law of existence to be able to assert herself, that the Western nations are following that path of suicide, where they are smothering their humanity under the immense weight of organisations in order to keep themselves in power and hold others in subjection.

Therefore I cannot think that the imitation of the outward aspects of the West, which is becoming more and more evident in modern Japan, is essential to her strength and stability. The habits which are being formed by the modern Japanese from their boyhood— the habits of the western life, the habits of the alien culture— will prove, one day, a serious obstacle to the understanding of their own true nature. And then, if the children of Japan forget their past, if they stand as barriers, choking the stream that flows from the mountain peak of their ancient history, their future will be deprived of the water of life that has made her culture so fertile with richness of beauty and strength.

# এ তো গেল বহিরঙ্গ বিষয়; গভীরতর বিনষ্টির কথা হইল—

the acceptance of the motive force of the Western civilization as her own. Her social ideals are already showing signs of defeat at the hands of politics, and her modern tendency seems to incline towards political gambling in which the players stake their souls to win the game...

Nations, who sedulously cultivate moral blindness as the cult of patriotism, will end their existence in a sudden and violent death. In past ages we had foreign invasions, there had been cruelty and bloodsheds, intrigues of jealousy and avarice, but they never touched the soul of the people deeply; for the people, as a body, never participated in these

games. ... But now, where the spirit of the Western civilization prevails, the whole people is being taught from boyhood to foster hatreds and ambitions by all kinds of means- by the manufacture of half-truths and untruths in history, by persistent misrepresentation of other races and the culture of unfavourable sentiments towards them, by setting up memorials of events, very often false, which for the sake of humanity should be speedily forgotten, thus continually brewing evil menace towards neighbours and nations other than your own. This is poisoning the very fountain-head of humanity. It is discrediting their ideals, which were born of the lives of men, who were our greatest and best. It is holding up gigantic selfishness as the one universal religon for all nations of the world. We can take anything else from the hands of science, but not this 'elixir' of moral death. Never think for a moment that the hurts you inflict upon other races will not infect you, and the enmities you sow around your homes will be a wall of protection to you for all time to come. To imbue the minds of a whole people with an abnormal vanity of its own superiority, to teach it to take pride in its moral callousness and illbegotten wealth, to perpetuate humiliation of defeated nations by exhibiting trophies won from war, and using these in schools in order to breed in children's mind contempt for others, is imitating the West where she has a festering sore, whole swelling is a swelling of disease into its vitality.... "

১৩ এই প্রসঙ্গে তুলনীয় জাপানযাত্রী, ১৪শ অধ্যায় :

জাপানের যেটা শ্রেষ্ঠ প্রকাশ সেটা অহংকারের প্রকাশ নয়, আত্মনিবেদনের প্রকাশ— সেইজন্তে এই প্রকাশ মানুষকে আহ্বান করে, আঘাত করে না। এইজন্তে জাপানে যেথানে

The time has come, when you have to be roused into full consciousness of the truth by which you live, so that you may not be taken unawares. The past has been God's gift to you; about the present, you must make your own choice....

এই সাবধানবাণী সকলে অনুকূলভাবে গ্রহণ করেন নাই। সি. এফ. অ্যাণ্ডুজ এই সময়ের বিবরণে লিথিয়াছেন—

... the people of Japan were impatiently waiting for the Poet's arrival in their own country. They received him with enthusiasm at first, as one who had brought honour to Asia.

But when he spoke out strongly against the militant imperialism which he saw on every side in Japan and set forward in contrast his own ideal picture of the

এই প্রসঙ্গে এ কথা উল্লেখ করা অবাস্তর হইবে না যে, যাঁহার সংস্পর্শে জাপানের প্রতি রবীন্দ্রনাথের চিত্ত এক কালে বিশেষভাবে উৎস্থক হইয়াছিল সেই ওকাকুরা চীনেরও একাস্ত অনুরাগী ছিলেন— তাঁহার প্রতি শ্রদ্ধানিবেদনে রবীন্দ্রনাথ এ কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করিয়াছেন।

পরবর্তীকালে জাপান-ভ্রমণের সময়, অস্থ্য প্রসঙ্গেও চীনের প্রতি জাপানের কর্তব্য বিষয়ে রবীন্দ্রনাথ আলোচনা করিয়াছেন, যথা ১৯২৯ সালে On Oriental Culture and Japan's Mission (a lecture at the Industrial Club, Tokyo, May 15. 1929.) পুস্তিকায়। কোরিয়ার প্রতি জাপানের কী ব্যবহার হওয়া উচিত সে প্রসঙ্গও এই বক্তায় ব্যাখ্যাত আছে। চীন-জাপান-প্রসঙ্গে রবীন্দ্রনাথের আলোচনাবলীর মধ্যে কবি নোগুচির সহিত তাঁহার পত্রব্যবহার (Poet to Poet) সর্বাধিক পরিচিত; অস্থান্থ রচনার একটি স্থচী গ্রন্থপরিচয়ে অস্তত্র মুক্তিত হইয়াছে।

এই ভাবের বিরোধ দেখি সেখানে মনের মধ্যে বিশেষ পীড়া বোধ করি। চীনের সঙ্গে নৌযুদ্ধে জাপান জয়লাভ করেছিল— সেই জয়ের চিহ্নগুলিকে কাঁটার মতো দেশের চার দিকে পুঁতে রাখা যে বর্বরতা, সেটা যে অস্থলর, সে কথা জাপানের বোঝা উচিত ছিল। প্রাম্লোজনের খাতিরে অনেক ক্রুর কর্ম মামুষকে করতে হয়, কিন্তু সেগুলোকে ভুলতে পারাই মনুয়ত্ব। মামুষের যা চিরশ্মরণীয়, যার জভ্যে মামুষ মন্দির করে, মঠ করে, সে তো হিংসা নয়।'

true meeting of East and West, with its vista of world brotherhood, the hint went abroad that such "pacifist" teaching was a danger in wartime and that the Indian poet represented a defeated nation. Therefore, almost as rapidly as the enthusiasm had arisen, it subsided. In the end, he was almost isolated, and the object for which he had come to the Far East remained unfulfilled. It was at this time that he wrote his poem called "The Song of the Defeated", which begins:

My Master bids me, while I stand at the wayside, to sing the song of defeat. For that is the bride whom He woos in secret. '8

These summer months in Japan, at a time when the fever of militarism was at its height, were filled with disappointment. The mental suffering which had appeared at the beginning of the war returned. The Poet's whole inner nature was in revolt against the

১৪ সম্পূর্ণ কবিতাটি অক্টোবর ১৯১৬ The Modern Review পত্রে মৃদ্রিত হয়। পরে প্রস্থে সংকলিত। জাপানে থাকিতে রবীন্দ্রনাথ স্বাক্ষর-পুস্তকাদির জহ্য অনেকগুলি 'লেখন' বা 'কবিতিকা' রচনা করেন, এগুলি গ্রন্থবদ্ধ হয় Stray Birds (1916) পুস্তকে। হারা সানের নামে উৎসগীকৃত এই গ্রন্থ তাঁহার আতিথার স্মৃতি বহন করিতেছে।

জাপানে রচিত একটি লেখন এইখানে উদ্ধৃত করা যাইতে পারে। Letters to a Friend গ্রন্থে দি. এফ. অ্যাণ্ড্রুজ এই কবিতার ইতিহাস লিপিবন্ধ করিয়াছেন—

<sup>...</sup>when asked in Japan to celebrate, by means of a short poem, to be engraved on a rock, a tragic story concerning a bloodfeud, he wrote:

They hated, and killed and men praised them. But God in shame hastened to hide its memory under the green grass.

<sup>-</sup>Letters to a Friend, p. 83

violently aggressive spirit of the age. All this is brought out in his book called *Nationalism*, the first chapters of which were written in Japan at a white heat. These lectures, delivered in Japan, were reprinted in Europe. They were translated into French in Switzerland by Romain Rolland towards the end of the year 1916. It needs to be added that at a later visit to Japan, in 1924, these earlier impressions, formed in war-time, were considerably modified. He found then in Japan, as also in China, those who were eager to appreciate his universal message.

-Letters to a Friend, pp. 68-69

রবীন্দ্রনাথের বক্তৃতা জাপানের শিক্ষিত সমাজ কিভাবে গ্রহণ করিয়াছেন তাহার একটি বিবরণ ১৯১৬ নভেম্বর সংখ্যা মডার্ন্ রিভিউ পত্রে প্রকাশ করেন প্রখ্যাত জাপানী কবি য়োনে নোগুচি—

... My first thought, or more true to say, my uneasiness of mind, on having right before us the Indian poet ... is certainly that our modern Japan with her wholesale adoption of the so-called Western civilization ... would reveal herself to Sir Rabindranath as London or Paris ... an ugly monster restless and tending to trouble, from which he might run away in haste. He confesses his first impression of Japan seen from the balcony of a house at Kobe in the following language:

'The town of Kobe, that huge mass of corrugated iron roofs, appeared to me like a dragon, with glistening scales, basking in the sun, after having devoured a large slice of the living flesh of the earth. This dragon did not belong to the mythology of the past, but of the present; and with its iron mask it tried to look real to the children of this age,— real as the

majestic rock on the shore, as the epic rhythm of the sea-waves. Anyhow, it hid Japan from my view, and I felt myself like the traveller, whose time is short, waiting for the cloud to be lifted to have a sight of the eternal snow on the Himalayan summit.'

As I expected, his two lectures, gracefully elaborated in phraseology, which he delivered before the students under the titles of the "Message of India to Japan" and the "Spirit of Japan" with an impressively vibrant voice and an eloquence, emphasised by something foreign, which, as Rhys remarked somewhere, turned a brick-made hall into a place where the sensation, the hubbub and the actuality of the modern world were put under a spell, were in fact a strong reminder to us of the threatening dangers in our surrender, to use his words, before the screeching machinery and gigantic selfishness, the blatant lies of statecraft and the smug self-satisfaction of the prosperous hypocrisy of the West. When he laughed and sneered at the so-called Modernism ("True modernism is independence of thought and action," he declared, "not tutelage under European schoolmasters"), he doubted and even slighted the Western science which forgot that man's existence is not merely of the surface, and as he declared offhand, looked so powerful because of its superficiality, like a hippopotamus that is very little else but physical; and when he declared the spirit of the Western civilization to be poisoning the very fountainhead of humanity, and advocated that Japan should have a firm faith in the moral law of existence clear of the path of suicide of the Western nations, and spoke of the common spiritual heritage of the "whole of Eastern Asia from Burma to Japan", the large audience who were

listening to him distinctly divided into two opinions; while some, adherents of the so-called Western civilization in Japan, called Sir Rabindranath merely a propagandist of negativism or wilful dreamer who, in spite of himself, will surely fail to realise the fullness of his own nature, the others, delightfully awakened into the so-called Japanism or Orientalism endorsed by the exposed weakness of the present European war, thought that Sir Rabindranath agreed with their first principle in encouraging the real individualism to assert the inner development of the nation. The Japanese chauvinists (I admit that we have a great number of them here) were pleased to hear the Indian poet saying that the political civilization which had sprung up from the soil of Europe and was overrunning the whole world like some prolific weed, was based upon exclusiveness; he declared: "This spirit of extermination is showing its fangs in another manner- in California, in Canada, in Australia .- by inhospitably shutting out aliens through those who themselves were aliens in the land they now occupy." What Sir Rabindranath brought to the well-balanced intellectual Japanese minds was this: How can we properly check the Western invasion? Again how can we keep our own beauty and strength grown from the soil a thousand years old and let them realize the fullness of their nature, not curtailing all that is best and true in them at the threatened encroachment of foreign elements? After all, he only presents this great momentous question; and like any other prophet, he does not answer the question, only pointing the way by his inspired hand, unseen but sure; it is our work to solve it.

Again I am glad to have him in Japan from a

literary point of view; his presence before us, as his presence in London, encouraged many English poets who were in doubt how to return to an age like Chaucer's England, when there was only one mind, as Yeats remarked, and poetry was something which had never seemed strange, unnatural, or in need of defence, is in the highest sense meaningful, if as in fact our present Japanese literature is sauntering away from the spiritual wholeness of a symphony, becoming some individualistic scraps which only rebel against the soul's surrender to a divine instinct or real naturalness. I myself as a fellow-worker in the literary domain feel a great joy in reading his songs, again to use Yeats' words, "so abundant, so spontaneous, so daring in passion, so full of surprise", because first of all he teaches or hints to us, how to "rebuild our literature through the force of music whose heart is simplicity". I addressed to him one poem, 'a part of which runs as follows:

Oh, to have thy song without art's rebellion,

To see thy life gaining a simple force that is itself
creation.

Oh, to be forgotten by the tyranny of intellect!

Thou biddest the minuet, chanson and fancies to be stopped,

The revels and masquerade to be closed; Thou stoopest down from a high throne To sit by people in simple garb and speech. In simplicity Thou hast thine own emancipation;

১৫ সম্পূর্ণ কবিতাটি মডার্ন্ রিভিউ পত্রে প্রকাশিত হইয়াছিল। পরে Golden Book of Tagoreএও (1930) মুদ্রিত হয়।

Let us be sure of our true selves.

There is no imagination where is no reality;

To see life plain

Is a discovery or sensation.

Although he was pessimistic over the general aspect of Japan at the outset seeing quite a dominating westernization which is threatening Japanese civilization, it seems that he soon found a Japan more true and more human, as he had hoped to find; he says in one of his lectures:

'While travelling in a railway train I met, at a wayside station, some Buddhist priests and devotees. They brought their baskets of fruits to me and held their lighted incense before my face, wishing to pay homage to a man who had come from the land of Buddha. The distinguished serenity of their bearing, the simplicity of their devoutness, seemed to fill the atmosphere of the busy railway station with a golden light of peace. Their language of silence drowned the noisy effusion of the newspapers. I felt that I saw something which was at the root of Japan's greatness.'

Again he says:

'Japan does not boast of her mastery of nature, but to her she brings, with infinite care and joy, her offerings of love. Her relationship with the world is the deeper relationship of heart... Your national unity is not an outcome of the necessity of organization for some ulterior purpose, but is an extension of the family and the obligations of the heart in a wide field of space and time. The ideal of 'Maitri' is at the bottom of your culture,— 'Maitri' with men and 'Maitri' with nature. And the true expression

of this love is in the language of beauty, which is so abundantly universal in this land.'

-The Modern Review, November 1916, pp. 529-30

জাপান-প্রসঙ্গে ম্যাঞ্চেণার গার্ডিয়ান পত্রের তোকিয়োস্থ প্রতিনিধির সহিত রবীন্দ্রনাথের যে আলাপ-আলোচনা হয় ১৯১৬ সেপ্টেম্বর সংখ্যা মডার্ন্ রিভিউ পত্রে তাহা পুন্র্মিত হয়, প্রাসন্ধিকবোধে সেই আলোচনা নিমে উদ্ধৃত হইল—

#### SIR RABINDRANATH INTERVIEWED

A special correspondent of the Manchester Guardian writes to that paper from Tokio:

Sir Rabindranath Tagore, who is now in Tokio, has had an extremely cordial reception in Japan, which has a significance more than literary and more than personal, for it is one of the many indications of the growing intimacy between Japan and India and of the evolution of a new Asia awakening to a consciousness of unity.

In a brief address at Osaka he had touched, in a fashion perhaps not wholly gratifying to the New Japan, upon Eastern and Western civilization. I reminded him of that, and asked him to elaborate his ideas.

#### JAPAN AND WESTERN CIVILIZATION

"Japan," he said, "is rapidly acquiring the mechanical apparatus of Western civilization, but I think it would be a grave misfortune if she cut loose from her own ideas and her own past. We have been through the same phase in India. When Western civilization and Western education came to us they exercised a great fascination upon our youth, and for

a time our own thought and our own traditions seemed to them worthless and fit only to be cast aside. Then came a reaction perhaps as extreme in the one direction as that in the other, and action and reaction are at work to produce an adjustment, for an adjustment is necessary. I have not been in Japan sufficiently long to say whether this is happening here also, but I feel it must be so. The Western apparatus which Japan has borrowed is like a garment rather than part of the individual himself. It is universal and external. True, the West has taken a long time to evolve it, but it has no peculiar character of its own, and the East can borrow it and transplant it rapidly. Precisely for that reason it cannot of itself satisfy the soul of a nation. Thoughtful men in Japan with whom I have talked tell me that they are conscious of this, that they feel the need of harmonizing Japan's present with her past, and it is this feeling, I believe, which explains the extreme cordiality with which I have been received.

# DIFFERENCE BETWEEN THE EASTERN AND THE WESTERN OUTLOOK

"You ask me to characterize the difference between the Eastern and the Western outlook. That is very difficult, although the difference is very real. In the East we are conscious through all individual things of the infinity which embraces them. When I was in England I felt there was an incessant rush of just individual things upon me; it was not a question of noise and bustle and haste only, but the whole atmosphere lacked the sense of infinity. Upon me it had the effect of hampering reflection and meditation. No, I should not describe the difference as one

between spirituality and materialism, though that is the way it is often put. I have known too many noble and devoted men in England who practise renunciation and self-sacrifice and strive for humanity, to deny your Western civilization spirituality. No country could stand the shock of this war if it lacked spirituality. But it is a different kind from ours. It is not penetrated, as is ours, with the abiding sense of the infinite.

# THE EASTERN OUTLOOK AND THE MECHANISM OF WESTERN CIVILIZATION

"Do I think that Eastern thought, the Eastern outlook can be reconciled with the mechanism of Western Civilization? I think it can and must be. In the East we have striven to disregard matter, to ignore hunger and thirst, and so escape from their tyranny and emancipate ourselves. But that is no longer possible, at least for the whole nation. You in the West have chosen to conquer matter, and the fine task of science is to enable all men to have enough to satisfy their material wants, and by subduing matter to achieve freedom for the soul. The East will have to follow the same road and call in science to its aid.

"I know that in England my thoughts were not free, and I had to return to India for them to acquire their freedom. The colour of the sky, the air, the soil, all colour and shape thought and help to make the philosophy of one nation different from that of another. Though I look forward to science and the mechanical arts of civilization becoming a common possession of the whole world, I have no fear that the mind and soul of the whole world will

become uniform, for these things are external like a garment and do not touch the inner core of a people. I conceive a kind of federation of nations in which each contributes its own characteristic philosophy.

"It does not surprise one to hear that the Japanese think it their country's mission to unite and lead Asia. The European nations, for all their differences. are one in their fundamental ideas and outlook. They are like a single country rather than a continent in their attitude towards the non-European. If, for instance, the Mongolians threatened to take a piece of European territory, all the European countries would make common cause to resist them. Japan cannot stand alone. She would be bankrupt in competition with a united Europe, and she could not expect support in Europe. It is natural that she should seek it in Asia, in association with a free China, Siam and perhaps, in the ultimate course of things, a free India. An associated Asia, even though it did not include the semitic West, would be a powerful combination. Of course that is to look a long way ahead, and there are many obstacles in the way, notably the absence of a common language and the difficulty of communication. But from Siam to Japan there are, I believe, kindred stocks, and from India to Japan there is much of religion and art and philosophy which is a common possession.

"The Japanese had made remarkable progress, but, given equal opportunity, India would do as well. We are not inferior intellectually to the Japanese. Probably in the crafts we are so, but we are superior in pure thought. They have been free to educate themselves and to send their young men to all the universities of the world to acquire knowledge.

59 599

But every Indian feels, and every candid student of India must admit, that you have conceived it to be your interest to keep us weak and have discouraged education. In the laboratories you dislike us to acquire science and to pursue research.

"The Tata Foundation is an illustration. Here at last, we thought, India's opportunity had come. But the Government has taken control of it and killed it. and that splendid gift is now barren and worthless. The war comes, and you say to us: 'Industrialise yourself; make the things we need.' There is something ludicrous about this, for you have consistently and persistently striven to repress and cramp our economic development. It is hopeless for us to try to educate ourselves or develop ourselves. Your Government in India is so perfectly organized that you can render all such striving futile. But it is bad for you as well as for us. When one nation keeps another in subjection, when its authority is so perfect and complete that it can execute its arbitrary will with effortless ease, it saps its own love of liberty, its own vigour, its own moral strength. It discovers that when it comes into conflict with a virile nation."

-The Modern Review, September 1916, pp. 344-45

জাপানে রবীন্দ্রনাথের চিত্তকে সর্বাপেক্ষা বিশ্বিত করিয়াছিল 'সর্বজনীন রসবোধের সাধনা', জাপানে শিল্পকলার বিশেষ বিকাশ। বাংলাদেশে বর্তমান যুগে শিল্পচর্চায় রবীন্দ্রনাথের যোগ সম্বন্ধে অবনীন্দ্রনাথ তাঁহার 'রবীন্দ্রনাথ ও আর্ট' প্রবন্ধে ভালোচনা করিয়াছেন—'বাংলার কবি আর্টের স্ত্রপাত করলেন, বাংলার আর্টিন্ট সেই স্ত্র ধরে একলা একলা কাজ করে চলল কতদিন'—তথনও 'চিত্রবিতা তো আমার বিতা

১৬ শান্তিনিকেতন পত্ৰ (জৈষ্ঠ ১৩৩৩)

নয়', কিন্তু সর্বদাই বাংলার শিল্পসাধনার গতিপ্রকৃতি তাঁহার ভাবনাকে বিশেষ ভাবে অধিকার করিয়াছিল। জাপানের শিল্পসাধনার সহিত প্রত্যক্ষ পরিচয় লাভ করিয়া তিনি লিখিতেছেন—

'বাংলাদেশে আজ শিল্পকলার নৃতন অভ্যাদয় হয়েছে, আমি সেই শিল্পীদের জাপানে আহ্বান করছি। নকল করবার জন্তে নয়, শিক্ষা করবার জন্তে। শিল্প জিনিসটা যে কত বড়ো জিনিস, সমস্ত জাতির সেটা যে কত বড়ো সম্পদ, কেবলমাত্র শৌখিনতাকে সে যে কতদূর পর্যন্ত ছাড়িয়ে গেছে— তার মধ্যে জানীর জ্ঞান, ভক্তের ভক্তি, রসিকের রসবোধ যে কত গভীর শ্রদ্ধার দঙ্গে আপনাকে প্রকাশ করবার চেষ্টা করেছে, তা এখানে এলে তবে স্পষ্ট বোঝা যায়।''

বাংলার শিল্পীদমাজের সহিত জাপানের শিল্পনাধনার প্রত্যক্ষ পরিচয় সাধন করিয়া দিবার এই ব্যগ্রতা প্রকাশ পাইয়াছে আত্মীয়বর্গকে এই সময়ে লিখিত চিঠিপত্রে—

গগন, তোমরা কবে ঘর থেকে একবার বিশ্বজ্ঞগতে বেরিয়ে পড়বে ? তোমাকে তোমার নামের সার্থকতা করা উচিত। কিন্তু তোমাদের তাড়া দেওয়া মিথ্যে। শেষকালে অনেক ভেবেচিন্তে টাইকানের দি পরামর্শে আরাই দ্বানমক একটি আর্টিন্ট কে তোমাদের ওখানে পাঠাচ্ছি। এর ইচ্ছা বছর ত্য়েক ভারতবর্ষে থেকে ভারতবর্ষীয় আর্ট, চিনবেন এবং ভারতবর্ষীয় ছবি আঁকবেন। অন্তত ছ মাস যদি ইনি আমাদের বাড়িতে থেকে তোমাদের শেখান তা হলে অনেক উপকার হবে। বাইরে থেকে একটা নতুন আঘাত পেলে আমাদের চেতনা বিশেষভাবে জেগে ওঠে— এই আর্টিন্টের সংসর্গে অন্তত তোমাদের সেই উপকার হবে। 
ত্যান্থানী তুলি টানার বিভেয় তোমাদের ছেলেদের হাত

১৭ জাপান্যাত্রী, ১৪শ অধ্যায়

১৮ জাপানের খ্যাতনামা শিল্পী

১৯ জাপানী শিল্পী আরাই সান ভারতবর্ষে আসিয়া জোড়াসাঁকোস্থ বিচিত্রা ক্লাবে যোগ দিয়াছিলেন।

পাকানো দরকার। লোকটি খুব ভালোমাত্ম ও সচ্চরিত্র— টাইকানের মতো অত বড়ো আর্টিন্ট্ নয়, অথচ নিতান্ত থেলোদরের লোকও নয়। শেখাবার কাজে এর কাছ থেকে বিশেষ স্থবিধে পাবে। এখানে তোমরা যদি আসতে একটা জিনিস দেখে খুশী হতে এবং কাজে লাগাতে পারতে— এখানকার সমস্ত ব্যবহারের জিনিস ভারী স্থন্দর এবং আমাদের দেশের চমংকার উপযোগী। আমি যদি এখান থেকেই দেশে ফিরতুম তা হলে এখানকার সমস্ত জিনিস ঝেঁটিয়ে নিয়ে যেতুম। জীবনটা সকল রকমে এরা স্থন্দর করে তুলেছে— নিতান্ত ছোটোখাটো বিষয়েও এদের লেশমাত্র অনাদর নেই— আমাদের সঙ্গে এইথানেই এদের সব চেয়ে তফাত। বাড়ির মধ্যে কোথাও এদের কোনো আবর্জনা দেখতে পাই নে— দে সমস্ত এরা যে কোথায় সরিয়ে ফেলে কে জানে। ছেলেরা সবাই জিনিসপত্রের যত্ন করতে শেখে এবং চালচলনে কোনো অসংযম ঘটতে দেয় না। মেয়েরা যা কিছু কাজ করে এমন স্থন্দর শ্রী রক্ষা ক'রে করে, এমন পরিপাটি করে সমস্ত কাজ সম্পন্ন হয় যে দেখে চোথ জুড়িয়ে যায়। ওকাকুরার বাগানবাড়িতে হদিন ছিলুম, আজ এখন যাচ্ছি টোকিয়ো হয়ে রোকোহামায়। তার পরে আমেরিকায়। ইতি ৮ই অগন্ট ১৩২৩

—গগনেজ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। বিশ্বভারতী পত্রিকা, মাঘ-চৈত্র ১৩৫৩

আমাদের নববন্ধের চিত্রকলায় আর একটু জোর সাহস এবং বৃহত্ব দরকার আছে এই কথা বারবার আমার মনে হয়েছে। আমরা অত্যন্ত বেশি ছোটোখাটোর দিকে বোঁক দিয়েছি। টাইকান শিমোমূরার ছবি এক দিকে খুব বড়ো আয়তনের, আর এক দিকে খুব স্থম্পন্ট। কিছুমাত্র আশপাশের বাজে জিনিস নেই। চিত্রকরের মাথায় যে আইডিয়াটা সকলের চেয়ে পরিস্ফুট কেবলমাত্র সেইটেকেই খুব জোরের সঙ্গে পটের উপর ফলিয়ে তোলা। সমস্ত মন দিয়ে এ ছবি না দেখে থাকবার জো নেই; কোথাও কিছুমাত্র লুকোচুরি ঝাপসা কিম্বা পাচমিশেলি রঙচঙ দেখা যায় না। ধবধবে প্রকাণ্ড সাদা পটের উপর অনেকথানি ফাকা,

তার মধ্যে ছবিটি ভারী জোরের দঙ্গে দাঁড়িয়ে থাকে। নন্দলাল যদি আসত তা হলে এথানকার এই দিকটা বুঝে নিতে পারত। ওদের কারো এথানে আদার খুবই দরকার আছে, নইলে আমাদের আর্ট্ একটু কুনো রকমের হবার আশঙ্কা আছে। গুগন অবনরা তো কোথাও নড়বে না, কিন্তু নন্দলালের কি আসবার সন্তাবনা নেই ? এখানে এসে একটা কথা বেশ বুঝতে পেরেছি যে, চিত্রবিভায় এদের সমকক্ষ কেউ নেই।… তুতিনমাস পরে 'আরাই' বলে এখানকার একজন ভালো আর্টিন্ট কলকাতায় যাবেন। তাঁকে অন্তত ছ মাসের জন্মে বিচিত্রায় রাথবার বন্দোবস্ত করিন। নতুন বাড়ির একটা কোণের ঘরে ওঁর থাকবার ব্যবস্থা করে দিদ, আর খাওয়া দাওয়া তোদের সঙ্গেই চলবে। মাদে ১০০ টাকা মাইনে দিতে হবে। অবনকে বলিস ছ মাসের ছ শো টাক। বেশি কিছু নয়, কিন্তু নন্দলালরা যদি এঁর কাছ থেকে খুব বড়ো আয়তনের পটের উপর জাপানী তুলির কাজ শিখে নিতে পারে তা হলে আমাদের আর্ট্ অনেকথানি বেড়ে উঠবে— এঁর ইচ্ছা ইনি ভারতবর্ষীয় ছবি আঁকাই ওঁর জীবনের ব্রত করবেন। তোদের ওথানে থাকলে সে বিষয়ে ওঁর অনেক সাহায্য হবে। মুশকিল এই যে লোকটি ইংরেজি জানেন না— তোদের জাপানী চাকর interpreterএর কাজ করতে পারবে। তা ছাড়া ছবি আঁকা শেখাতে ভাষার চেয়ে তুলির দৃষ্টাস্তই বেশি কাজ করে। যদি ওঁকে তোদের পছন্দ হয় তা হলে এক বছর কিম্বা তু বছর রাখতে পারিস— তা হলে ছেলেরা দবাই তুলি ধরতে ওস্তাদ হয়ে উঠবে। আমি শিমোমুরা এবং টাইকানের ত্থানা খুব প্রকাণ্ড ছবি কপি করতে দিয়েছি ৷… ৬ই ভাদ্র ১৩২৩

ক্রান্ত বিভাগ বিশ্ব ব

জাপানে যতই ঘুরলুম, দেখলুম, ক্রমাগতই বারবার এইটে মনে হল যে আমার সঙ্গে তোমাদের আসা খুবই উচিত ছিল। আমাদের দেশের আটের পুনর্জীবন-সঞ্চারের জন্তে এথানকার সজীব আর্টের সংস্রব যে

কত দরকার সে তোমরা তোমাদের দক্ষিণের বারান্দায় বলে কখনোই বুঝতে পারবে না। আমাদের দেশে আর্টের হাওয়া বয় নি, সমাজের জীবনের দঙ্গে আর্টের কোনো নাড়ির যোগ নেই— ওটা একটা উপরি জিনিস— হলেও হয়, না হলেও হয়; সেইজত্যে ওথানকার মাটি থেকে কখনোই তোমরা পুরো খোরাক পেতে পারবে না। একবার এখানে এলে বুঝতে পারতে এরা সমস্ত জাত এই আার্টের কোলে মানুষ— এদের সমস্ত জীবনটা এই আর্টের মধ্যে দিয়ে কথা কচ্ছে। এখানে এলে তোমাদের চোথের উপর থেকে একটা মস্ত পর্দা খুলে যেত; তোমাদের অন্তর্যামিণী কলাসরস্বতী তাঁর যথার্থ নৈবেল্য পেতে পারতেন। এখানে এদে আমি প্রথম ব্রতে পারলুম যে, তোমাদের আর্ট্ ষোলো আনা সত্য হতে পারে নি। কী করব বলো, তোমরা তো কিছুতেই বেরবে না, তাই মুকুলকে এখানে রেখে গেলুম— সকলেই আশা দিচ্ছে, ও মাত্র্য হয়ে উঠবে। তোমাদের বিচিত্রা কিভাবে চলছে কী জানি। কোনো থবর না পাওয়াই ভালো— অনেক দিন পরে যদি দেশে ফিরি তা হলে হঠাং দেখতে পাব, জিনিসটা হয়ে আছে নয় নেই নয় মাঝামাঝি। ইতি ৮ই ভাব্র ১৩২৩

—অবনীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। বিশ্বভারতী পত্রিকা ,মাঘ-চৈত্র ১৩৫৩

জাপানটা ভালো করেই দেখেছি। তার কারণ, এরা আমাকে এদের ঘরের মধ্যে ডেকে নিয়েছে। হঠাৎ বাইরের লোকের এতটা স্থবিধে ঘটে না। এদের অনেক ভালো জিনিস দেখেছি। সব চেয়ে এদের সত্য এবং দেশব্যাপী হচ্ছে এদের আর্ট্। সে আর্ট্, একটা দিকে চ্ড়ান্ত সীমায় গেছে, কিন্তু এ কথা স্বীকার করতেই হবে এদের আর্টের একটা অভাব আছে, এরা মানবহৃদয়ের গভীরতাকে স্পর্শ করে নি— এরা প্রকৃতিকে নিয়ে চুড়োল্ড করেছে। তোমাদের আর্টের ভিতর দিয়ে হৃদয়ের একটা আকৃতি প্রকাশ পায়, সেইজন্যে তাকে লাইনের স্পষ্টতার চেয়ে রঙের আভাসের দিকে বেশিবোঁক দিতে হয়েছে। আমি ভেবে দেখেছি এইটেই

ভারতবর্ষের দিক। ভারতবর্ষ রঙের গমক ভালোবাসে— জাপানের আর্টে কালা-গোরার মিলনই প্রধান— এদের কাপড়ে-চোপড়েও তাই। ভারতবর্ষের আর্ট্ যদি পুরো জোরে সমস্ত মনপ্রাণ দিয়ে এগোতে পারে তা হলে গভীরতায় এবং ভাবব্যঞ্জনায় তার কাছে কেউ লাগবে না। কিন্তু দরকার হচ্ছে ওর মধ্যে জীবনের জোর পৌছনো— যাতে ও খুব ফলাও হয়ে উঠতে পারে। এখন যেন কতকটা কেয়ারি-করা ছোটো ছোটো ফুলগাছের বাগানের মতো ওর চেহারা—বনস্পতির অরণ্য চাই, ষেথানে ক্ষণে ক্ষণে বাড়ের ক্ষদ্রবীণা বাজে। আমার বোধ হয় আয়তন নিতান্ত ছোটো করলে ভাবের পরিমাণও ছোটো হয়ে আসে। যাই হোক, জাপানী আর্টের যতই বাহাছরি থাক্, ওর পূর্ণতার সীমায় এসে ও পৌচেছে। কিন্তু আমাদের আর্টিস্টের তুলির সামনে অসীম ক্ষেত্র দেখতে পাচ্ছি। সরস্বতী চীন জাপানের কাছে উত্থানের দরজা খুলে দিয়েছেন, আমাদের কাছে তাঁর অন্তঃপুরের দরজা খুলছে— এখানে রদের ভোজ। কিন্তু আমাদের এই রঙমহালের কার্থানা জাপানীরা একেবারে বুঝতেই পারে না— অথচ আমরা ওদের শিল্পকলার ভিতরকার মাহাত্ম্য বেশ ব্ঝতে পারি। এর থেকে মনে হচ্ছে জাপানী চিত্রকলার অতিপরিণতিই ওর পক্ষে বোঝা হয়ে উঠেছে— এখন ও আর চলবে না, পথের পাশে বদে পুনরাবৃত্তি করবে কিম্বা বিলিতি ছবির নকল করতে লাগবে।

এখানকার একজন চিত্রকর নভেম্বর মাসে তোমাদের ওথানে যাবে, তাকে দিয়ে তোমাদের ছেলেদের পাকা হাতে তুলির টান টানতে অভ্যাস করিয়ো। [ভাজ ১৩২৩]

—সমরেন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত। বিশ্বভারতী পত্রিকা, বৈশাখ-আষাঢ় ১৩৬৭ [ ১৮৮২ শক ]

আমি যত দেখলুম জাপানের ছবি এবং এখানকার [ আমেরিকার ], আমার ততই দৃঢ় বিশ্বাস হয়েছে আমাদের বাংলা দেশে যে চিত্রকলার

বিকাশ হচ্ছে তার একটা বিশেষ মাহাত্ম্য আছে। এ যদি নিজের পথে পুরো উভ্তমে চলতে পারে তা হলে পৃথিবীর মধ্যে আপনার একটা খুব বড়ো জায়গা পাবে। ছঃথের বিষয় এই যে— বাঙালীর প্রতিভা যথেষ্ট আছে কিন্তু উত্তম ও চরিত্রবল কিছুই নেই। আমর। নিজের দেশকে এবং কাজকে একটা বৃহৎ দেশ এবং কালের উপর দাঁড করিয়ে উদারভাবে দেখতে জানি নে। সেইজন্মে আমাদের যার যেটুকু শক্তি আছে সেইটুকু নিয়ে ছোটো ছোটো ভাবে কারবার করি— তার পরে একটু ফুঁ লাগলেই সেই শিখা নিবে যায়, তার পর আবার যেমন অন্ধকার তেমনি অন্ধকার। জাপানে আধুনিক শিল্পীদের জন্মে ওকাকুরা যে স্কুল করে গেছে তাতে কত কাজ চলছে তার ঠিক নেই। তার মানে এই কাজে ওরা যথার্থভাবে আত্মবিসর্জন করেছে— কেবলমাত্র শৌখীনভাবে কুনোভাবে কাজ চলছে না। সিয়াটেলে একটা স্ট্রভিয়োতে গিয়ে দেখলুম দেখানে জন কয়েক আর্টিফে মিলে কাজ করতে লেগে গেছে। অর্থাৎ এ দেশে যে-কোনো মাত্র্যকে যে-কোনো আইডিয়াতে পেয়ে বদে, সেই আইডিয়াকে বৃহৎ দেশ ও কালের সঙ্গে সংলগ্ন না করে সে থাকতেই পারে না— এটাই হচ্ছে এদের স্বভাব— সেইজত্তেই এর। বড়ো হয়ে উঠেছে। আমরা বিচ্ছিন্ন, বিভক্ত, অলদ, আমরা নিজের একাকিষের বাইরে পা বাড়াতে পারি নে— আমাদের আনন্দ সমস্ত মানুষটিকে নিয়ে নয়, নিজের কোণটুকুকে নিয়ে— আমাদের যা-কিছু অর্থ এবং দামর্থ্য দমস্তই আমর। নিজের উপর খরচ করি— রূপণতার অন্ত নেই। কিন্তু এ কথাটা বুঝি নে যে, আমরা যেখানে নিজে একলা সেখানে আমরা ফুটো কলস, যা আমরা কেবল নিজের উপরে ঢালি তা সমস্তই নিকেশ হয়ে যায়। কবে আমরা সকলের হয়ে চিন্তা করতে এবং সকলের হয়ে বেদনা বোধ করতে পারব ? কবে আমাদের শক্তি সকলের যোগে সার্থক হয়ে উঠবে ? আমাদের দীনতা ক্রপণতার অন্ত নেই যে— সেই দীনতার ভারেই আমাদের দেশ ডুবেছে— নইলে আমাদের মধ্যে যে শক্তি আছে তা কম নয়, দে শক্তির মহত্ব বিদেশে আদলে আমরা বেশি করে ব্রুতে পারি। কিন্তু যে উদার্য যে মহদাশয়তা থাকলে দেই শক্তি চিরস্তন হতে পারে, দর্বদেশে ও নিত্যকালে দফল হয়ে উঠতে পারে, আমাদের দেই তেজ, দেই আত্মোৎসর্জন নেই। আশা করেছিল্ম বিচিত্রা থেকে আমাদের দেশে চিত্রকলার একটা ধারা প্রবাহিত হয়ে দমস্ত দেশের চিত্তকে অভিযিক্ত করবে, কিন্তু এর জন্মে কেউ যে নিজেকে সত্যভাবে নিবেদন করতে পারলে না। আমার যেটুকু সাধ্য ছিল আমি তো করতে প্রস্তুত্ত হলুম, কিন্তু কোথাও তো প্রাণ জাগল না। চিত্রবিদ্যা তো আমার বিদ্যা নয়, যদি তা হত তা হলে একবার দেখাতুম আমি কী করতে পারতুম। যা হোক, আর কোনো দময়ে আর কেউ উঠবে — এবং দেশের মধ্যে চিত্রকলার যে শক্তি বিচ্ছিন্ন বিক্ষিপ্ত হয়ে রয়েছে তাকে বিপুল বেগে চলবার জন্ম পথ করে দেবে। ১৭ই আশ্বিন ১৩২৩

—শ্রীমতী মীরা দেবীকে লিখিত। চিঠিপত্র 8

0

১৯১৬ সালে জাপানে রবীন্দ্রনাথের যে বক্তৃতায় বিশেষ আলোড়নের স্পষ্টি হয় তাহা প্রথমে পুস্তিকাকারে মুদ্রিত—

The Message of India to Japan. The University, Tokyo, 1916. A lecture delivered at the Imperial University of Tokyo.

The Spirit of Japan. Indo-Japanese Association, Tokyo, 1916. A lecture delivered at the Keio Gijuko University to students of the private colleges of Tokyo and members of the Indo-Japanese Association.

এই বক্তৃতা-তুইটির সংক্ষেপসার Nationalism (1917) গ্রন্থে "Nationalism in Japan" নামে পুনর্ম্বিত। বর্তমান গ্রন্থে অতি

অল্প অংশ মাত্র ১৬৩ পৃষ্ঠার শেষ অনুচ্ছেদ হইতে ১৬৭ পৃষ্ঠার পঞ্চম ছত্ত্বের মধ্যে সংকলন করা হইয়াছে।

১৯১৬ সালে জাপানযাত্রার পর রবীন্দ্রনাথ আরও ছইবার জাপান গিয়াছেন— ১৯২৪ ও ১৯২৯ সালে। ১৯২৪ সালে জাপানে যেসকল বক্তৃতা দেন তাহার তালিকা<sup>২</sup>° প্রদত্ত হইল—

"The Schoolmaster", M. R., October 1924
"To the People of Japan", M. R., January 1925
"The Place of Science", " M. R., April 1925
"To the Child", " M. R., May 1925
"My School", M. R., May 1925
"International Relations", " V. Q., January 1925
"Notes and Comments", " V. Q., April 1925
"The Soul of the East", " V. Q., April 1925

v. M. R. for The Modern Review
V. Q. for The Visva-Bharati Quarterly

Farewell lecture delivered in Japan.

२२ Spoken at Kyoto Girls' College.

২৩ A lecture delivered in Japan.
এই বকৃতা রবীন্দ্রনাথের Lectures and Addresses (Macmillan, 1925)
গ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত হইয়াছে।

২৪ An Address to the Indian Community in Japan। পুরোবর্তী সংকলন দ্রন্থবা। পু১১৭-২৫

২৫ To the Japanese Passengers on board the S. S. "Suwa Maru"। অনেকাংশ বর্তমান গ্রন্থের পরিশিষ্টে সংকলিত হইল। পূ ১২৬-৩৩

শীনির্মলকুমার বহু জানাইয়াছেন, এবারের চীন ও জাপান ভ্রমণের বিবরণ সি. এফ. অ্যাণ্ডুজ Young India পত্রে "India and the Far East" ও "The Crisis in China" শিরোনামে ২৪ জুলাই ১৯২৪ ও ৮ অগস্ট ১৯২৪ তারিখে প্রকাশ করেন। প্রথম প্রবন্ধটি হইতে রবীজনাথের অহাতম ভাষণের একাংশ উদ্ধৃত হইল—

We must serve those who have served us. That is the law of human existence, which can never be violated with impunity. The poor have served us. It is our turn to serve them. My ambition in life is to repay them in whatever way I can; to illuminate their life with some beauty; to bring rays of happiness into their existence. If the best things of life remain only in the hands of the few fortunates, then civilization is starved, and the age in which we live is doomed. This injustice towards the poor, from generation to generation, has now reached its climax. There is unrest everywhere. The whole world is divided into two camps, the rich and the poor, the satisfied and the dissatisfied, the toilers and the leisured classes. There is no peace in sight, so long as these inhuman divisions continue.

You have asked me to bring wise men to you, Wise men are not so plentiful. But I would like to bring to you in Japan, if only I could do so, the poor of India, my own Indian poor; and I would like you to bring to India your own poor of Japan. For if the poor in every land could get into touch with one another, the countries of the world would understand and sympathy would be possible. For it is through the poor and through the children that the Kingdom of God can best be brought on earth.

-Young India, 24 July 1924

১৯২৯ দালের জাপানভ্রমণের কিছু বিবরণ আছে প্রপ্রশান্তচন্দ্র মহলানবিশ -সংকলিত Rabindranath Tagore's Visit to Canada and Japan (Visva-Bharati Bulletin No 14, November 1929) পুন্তিকায়। ইহার পরিশিষ্টে টোকিয়োতে ৩ জুন ১৯২৯ তারিথের বক্তৃতা, "Ideals of Education", মুদ্রিত আছে। এই যাত্রায় জাপানে অন্ত একটি বক্তৃতা পুন্তিকাকারে মুদ্রিত হয়—

On Oriental Culture and Japan's Mission, a lecture delivered for the members of the Indo-Japanese Association, at the Industrial Club, Tokyo, May 15, 1929.

ইহার স্ট্রনাংশ এই গ্রন্থে অন্তত্ত্র ( পৃ ১৩৬-৪১ ) সংকলিত।

চীন-জাপান-দল্ প্রসঙ্গে রবীন্দ্রনাথের রচনার মধ্যে কবি নোগুচিকে লিখিত পত্রাবলীর কথা স্থবিদিত— এগুলি বিশ্বভারতী কোয়াটার্লির ১৯৩৮ নভেম্বর সংখ্যায় ও মডার্ন্ রিভিউয়ের ১৯৩৮ অক্টোবর ও নভেম্বর সংখ্যায় প্রকাশিত হয়, পরে Poet to Poet নামে পুস্তিকাকারেও মুদ্রিত হইয়াছিল। চীন-জাপান প্রসঙ্গে অস্থান্ত রচনাদির একটি স্থচী এ স্থলে মুদ্রিত হইল—

"Poet Denounces Japan: India's Boycott Move Spontaneous", The Amritabazar Patrika, 11 October 1937.

Letter to Rashbihari Bose in response to his request to prevent "anti-Japanese activities" of the Congress and Pandit Nehru, or the boycott movement started in India as a protest against Japanese militarism and its policy of annexation and the bombardment of peaceful Chinese towns.

"A Letter to an Indian Friend" in Japan", The Modern Review, June 1938

২৬ শ্রীআনন্দমোহন সহায়

"Dr. Tagore's Message: Japanese Imperialism Denounced", The Amritabazar Patrika, 27 June 1938. A message to the people of China.

জাপান্যাত্রী গ্রন্থের ইংরেজি অন্থবাদ ইন্দিরা দেবীচৌধুরানী ১৯৩৮ দালে বিশ্বভারতী কোয়াটার্লি পত্তে প্রকাশ করেন; রবীন্দ্রশতবার্ষিক উৎসব উপলক্ষে শকুন্তলা রাও শাস্ত্রী -কৃত একটি অন্তবাদ গ্রন্থাকারে প্রকাশিত হইয়াছে (A Visit to Japan, East West Institute, New York, May 1961) I

পূর্বেই বলা হইয়াছে জাপান্যাত্রী- নামধেয় রচনাধারা ১৩২৬ বৈশাথ হইতে ১৩২৪ বৈশাথ পর্যন্ত সময়ে সবুজ পত্রের বিভিন্ন সংখ্যায় প্রকাশিত ' বর্তমান শতবার্ষিক সংস্করণের পরিশিষ্টে গৃহীত রচনাগুলির প্রকাশ—

ধ্যানী জাপান প্রবাসী, ভাদ্র ১৩৩৬

To the Indian Community in Japan The Visva-Bharati Quarterly, April 1925, pp 69-79

The Soul of the East The Visva-Bharati Quarterly, April 1925, pp. 82-88

#### চি ত্র বি ব র ণ

- প্রচ্ছদপট : ফুজি গিরিশিথর। শিল্পী : হকুসাই। উনবিংশ শতাব্দ
- রবীন্দ্রনাথ। জাপান। ১৯১৬ খৃস্টাব
- টোকিয়ো নারী-মহাবিভালয়ে রবীন্দ্রনাথ। ১৯১৬ খৃস্টাব্দ
- সমাগত শ্রোত্রীবৃন্দ। ১৯১৬ খুস্টাব্দ
- অন্ধের সূর্যবন্দনা। শিল্পী: কোয়ান্জান শিমোমুরা। বিংশ শতাস
- কবি। শিল্পী: য়োকোয়ামা টাইকান। বিংশ শতাব্দ
- কলিকাতা জোড়াসাঁকো-ভবনে জাপানী পণ্ডিত ও পরিবাজক কাওয়াগুচি। আহুমানিক ১৯০৫ খৃস্টাব্দ
- কামাকুরা বৃদ্ধমূতি -সন্নিধানে রবীজনাথ। ১৯১৭ খৃস্টাব্দ
- টোকিয়ো নারী-মহাবিতালয়ে অ্যাও জ-পিয়র্পন-সহ রবীন্দ্রনাথের আতিথালাভের বিশেষ উল্লেখ গ্রন্থপরিচয়ে (পু ১৫৮, ১৬০) উদগ্বত।
  - জাপান হইতে মূল চিত্রের ফোটোগ্রাফ কলিকাতা-স্থিত জাপানী দূতাবাদের সৌজত্যে পাওয়া গিয়াছে।
  - ৬ শ্রীরামমনোহর সিন্হা'র সৌজন্তে ফোটোগ্রাফ পাওয়া গিয়াছে।
- ৫-৬ রবীন্দ্রনাথ উভয় চিত্রেরই নিথুঁত প্রতিচিত্র সংগ্রহ করেন, উপস্থিত সে তুটি শান্তিনিকেতন কলাভবনে রহিয়াছে। গ্রন্থমধ্যে ৯৫-৯৬ পৃষ্ঠায় পঞ্চম চিত্রের এবং ৯৪ পৃষ্ঠায় ষষ্ঠ চিত্রের বিশেষ

বর্ণনা রহিয়াছে।

পূর্ববর্তী গ্রন্থপরিচয়ে বিশ্বভারতী-প্রকাশিত 'চিঠিপত্র' গ্রন্থমালার বিভিন্ন খণ্ড হইতে রবীক্র-নাথের বহু পত্রের বহু অংশ সংকলিত। তন্মধ্যে—

> রথীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে লিখিত চিঠি 'চিঠিপত্র ২' হইতে শ্রীমতী মীরা দেবীকে লিখিত চিঠি 'চিঠিপত্র ৪' হইতে প্রমথ চৌধুরী ও ইন্দিরা দেবীকে লেখা চিঠি 'চিঠিপত্র ৫' হইতে।

সমৃদয় বাংলা চিঠি যে উল্লিখিত গ্রন্থমালা হইতে লওয়া এমন নয়। 'চিঠিপত্র' গ্রন্থমালায় চিঠিগুলি অবিকল মূলানুগভাবে মৃদ্রিত; বর্তমান গ্রন্থে সংকলন-কালে বানান সমাস অথব বাক্যবিভাগ-নির্দেশ বিষয়ে জাপান্যাত্রী গ্রন্থের অন্তান্থ অংশের সহিত সংগতি রাখিতে যত্ন করা হইয়াছে।

# সংশোধন ও সংযোজন

পৃ ১৩৫ পাদটীকা : চতুর্থ ছত্তের প্রথম শব্দ : in

শেষ ছত্রের সূচনা: for his

পু ১৭২ শেষ ছত্তে গ্রন্থপ্রকাশকাল: 1931

পু ১৯০ দাদশ ছতে: 'ধাানী জাপান' প্রবন্ধেও (পু ১১২)

নারী-মহাবিতালয়ের বিশেষ উল্লেখ আছে।